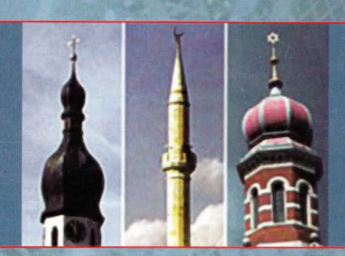
ر.س.زينر

# موسوعد الإيان المناز

أُديكان النُّبُوَّاتُ الأَديكان السَّمَاويَّة http://arabicivilization2.blogspot.com Amly الجُنوُالأون



شرَجَة درعَالِرَمْعَ البِّدالِشَيخ

موسيوع بالزايان المايين

#### الألف كتاب الثاني نافذة على الثقافة العالمية

رنيس مجلس الإدارة د. محمد صابر عرب

> رئيس التحرير د. محمد عناتي

مدير التحرير عزت عبد العزيز

مدير التحرير الفنى محسنة عطية

سكرتير التحرير هند فاروق

متابعة نجوى إبراهيم زوبة صالح رشا محمد

تصحیح محمد حسن بدر شفیق • الكتاب: موسوعة الأديان الحية (ج١) أديان النبوات، الأديان السماوية

#### THE CONCISE ENCYCLOPEDIA

OF LIVING FAITHS

• الكاتب: ر. س. زينر Robert Charles Zaehner

الكتاب الأصلى صادر باللغة الإنجليزية.
 الطبعة الأولى ٢٠١٠، طبع في مطابع الهيئة المصرية

العامة للكتاب، كورنيش النيل، رملة بولاق، القاهرة.

ص.ب: ٢٣٥\_ الرقم البريدى:١٧٩٤ ارمسيس

WWW.gebo.gov.eg

Email: info@gebo.gov.eg

زينر، ر. س. موسوعة الأديان الحية ج١ / تأليف: ر. س. زينر؛

ترجمة: عبد الرحمن عبد الله الشيخ؛ ــ القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ٢٠١٠.

> ۰۰ عص؛ ۲۶ سم. ــ (الألف كتاب الثاني) تدمك ۲ ۲ ۲۹۱ ۲۲۱ ۹۷۷ ۹۷۸

ندمك ٢ ١٩٦١ ٢٩٧ ٩٧٨ المدين السماوية.

ا لديانات \_ موسوعات.
 اليهودية ٣ \_ المسيحية ٤ \_ الإسلام

أ ــ الشيخ، عبد الرحمن عبد الله (مترجم). ب ــ العنوان.

رقم الإيداع بدار الكتب ٢١٢٨٩ / ٢٠١٠ I.S.B.N - 978 – 977 – 421 – 696 – 2

دیوی ۲۰۰٫۳

## ر. س. زينر بره من من المنال المالية موسوع برالانان المنال المالية المنال المنا

الجُن الأوك أُديكان النُّ بُوَّاتُ الأَديكان السَّمَاويَّة

ترجمة درعَالِرِمْ عَرابِتَدالِشَبَخِ



### الألف كتاب في سطور .....

صدر مشروع الألف كتاب الأول عــام ١٩٥٥ بإشراف الإدارة العامة للثقافة، التابعة لـوزارة التربية والتعليم. وقد اهتم بأمهات الكتب العالمية والكلاسيكيات، كما شمل العلوم البحتة، والعلوم

التطبيقية، والمعارف العامة، والفلسفة وعلم النفس، والديانات، والعلوم الاجتماعية، واللغات، والفنون الجميلة، والأدب بفروعه، والتساريخ

والجغرافيا والتراجم. وتوقف العمل به عمام .1979 صدر مشروع الألف كتاب الثاني عام ١٩٨٦عن

الهيئة المصرية العامة للكتاب. وقد اهتم بترجمة الكتب الحديثة محاولة منه للاتصال بالثورة العلمية والثقافة العالمية المعاصرة. وقد قسمت إصدارات المشروع إلى ١٩ فرعــا

هي: الموسوعات والمعاجم، والدر اسات الاستراتيجية وقصايا العصر، والعلوم والتكنولوجيا، والاقتـصاد والعلــوم الإداريـــة، ومصر عبر العصور، والكلاسسيكيات، والفسن التشكيلي والموسيقي، والحضارات العالمية،

والتاريخ، والجغرافيا والرحلات، والفلسفة وعلم النفس، والعلوم الاجتماعية، والمسرح، والطب والصحة، والأداب واللغة، والإعلام، والسينما، وكتب غيرت الفكر الإنسساني، والأعمال المختارة.

(أنظر القائمة آخر الكتاب)

#### المشاركون في الموسوعة

أ.د.باشام

رس زينر (تسيهنر)

نيكولاس زرنوف

Basham

Nicolas Zernov

**Bownas** ج. بَوْناس Conze إدوارد كونز Corbishley ت. كوريشلى J.C Davis چ . س . ديفز H.F. Davis ه. فرنسیس دیفز Eichhorn ويرنر أيشهورن Gibb ه.ا.ر.جب Graham أ.س. جراهام Horner ج. ب. هورنر Kent چون کنت Robinson د . ه . روبنسون R.J.Zwiwer Blowsky ر.چ. تسفیفر بلوفسکی R.C. Zaehner



#### الجزء الأول (الأديان السماوية)

| شكر وتقديرم                                       |
|---------------------------------------------------|
| مقدمة الترجمة العربية                             |
| مقدمة المحرر                                      |
|                                                   |
| (١) اليهودية أو دين إسرائيل (٣٧-١٠٣)              |
| منهج الدراسة ومجالها                              |
| الكتاب المقدس اليهودي                             |
| العصور الوسطى                                     |
| اليهودية في الفترة الحديثة                        |
|                                                   |
| (۲)المسيحية (۱۰۵-۳۳۵)                             |
| ( أ ) الكنيسة الأولى                              |
| (ب) الانشقاق الشرقى والكنيسة الأورثوذكسية الشرقية |
| (ج) القديس توما ولاهوت العصور الوسطى              |
| ( د ) الپروتستنطية                                |
| (هـ) الكنيسة الكاثوليكية بعد حركة الإصلاح الدينى  |

#### (٣) الإسالام (٣٣٧ - ٣٩٢)

| ٣٤.         | محمد والقرآن                              |
|-------------|-------------------------------------------|
| 722         | قوة الدولة الإسلامية وظهور الفرق السياسية |
| 777         | علم الكلام وأمور العقيدة                  |
| <b>TV</b> A | الصوفية                                   |
| ۲۸٦         | الإسلام الحديث                            |

http://arabicivilization2.blogspot.com Amly

#### شكر وتقدير

شكرًا للأستاذ الدكتور محمود حمدى زقزوق الذى تكرم بإحالة ترجمة هذه الموسوعة إلى الأجهزة العلمية، وإدارات الدعوة بوزارة الأوقاف، وشكرًا لمجمع البحوث الإسلامية (إدارة الكتب) لتقريره المفيد الذى أشار إلى أهمية هذه الموسوعة للخطاب الدينى المتنور، .. حتى يتعرف القارئ على ما عليه اليهودية والنصرانية الحالية من خلال ما كتبه علماء الأديان الغربيون....

د. عبد الرحمن عبد الله الشيخ

#### مقدمة الترجمة العربيّة

الْمُشْترَك بين الأديان فيما يتعلُّق بالقيِّم الخُلقية والتزام الإنسان نحو أخيه الانسان أكثر من أن يدخل تحت حصر. إنه يمثل مساحة واسعة في الأديان جميعًا، فكلُّها تقول لك: لا تسرق، لا تأكل حقّ أخيك، لا تقتل. الخ، كما يظهر بوضوح كامل لكل قارئ لهذه الموسوعة. مشكلة واحدة تلوث هذا المُشْتَرَك الأخلاقي الراقي، وهي فكرة وجود "جماعة " أو " شعب " أو عرّق يَدُّعي ـ على أسس دينية ـ أنه أفضل من سائر خلق الله وأنَّ الله اخَّتصَّه بعَهد خاص، جعل ما ينطبق عليه لا ينطبق على سائر البشر، بل إنَّه يضيّق الحلَّقّة على نفسه فلا يسمح بدخول دينه ولا يدعو أحدًا إليه حتى يظلُّ ـ في ظنه - متمتعًا وحده بالمزايا التي مازه الله بها على سائر خلقه. وحتى لو اعتنقت دينه جماعة من غير "العرق" الذي ينتمي إليه - طبق عليه قوانين مختلفة. هذه الفكرة خطيرة جدًا لسبب بسيط واضح وهو أن المعايير الخُلقية والوصايا الدينية بمكن ببساطة أن تُنظر لها هذه المجموعة العرقية المختارة، على أنها لا تنطبق إلا داخل المجموعة العرقية نفسها، فتحُرّم السرقة داخل المجموعة، وتُبيح سرقة الأغيار، أي الذين لا ينتمون لهذا العرِّق أو المجموعة المختارة. وقل مثل هذا عن القتل والزني وغيرهما. وتجد هذه الفكرة تأكيدًا لها على مستوى الشريعة؛ إذ نجد أن هناك تشريعين، تشريعًا يُطبَّق على المنتمن لهذه المجموعة "المختارة" وتشريعًا آخر بطبق على غيرهم، بل وطقوسًا دينية (شعائر) يختص بها "الأصيل" لا يُسمح "للدخيل" بالقيام بها. هذا موجود كما يطالع القارئ في هذه الموسوعة بين بعض طوائف الديانات الهندية وموجود بوضوح كامل في الديانة اليهودية في زمن لاحق لظهور موسى (عليه السلام)،

والجديد أن هذه الموسوعة تشير باختصار إلى أن الفكرة وُجدت أيضًا في بعض الحماعات الدينية في الأورثوذكسية الشرقية. حقيقة إن الكنيسة الكاثوليكية تسمى نفسها إسرائيل الجديد بمعنى أن "عهد" الله قد انتقل إليها، ولكن الكنيسة الكاثوليكية لا تعتبر أتباعها بشكلون "عرفا" وإنما هي تمثل دين "دعوة" أو "تبشير"، وتنظر لنفسها باعتبارها مسئولة أخلاقًا ودينًا عن الجنس البشري كله، وهذا فرق جوهري يُتيح التعامل معها ومع من تمثله على المستوى السياسي والاقتصادي والاجتماعي بانفتاح. والشيء نفسه يُقال عن البروتستنطية وكنائسها، وعن الأورثوذكسية فيما عدا الحماعات التي أخذت يفكرة "الشعب المختار" مع التزامها بالتبشير أو الدعوة. وليست هذه الفكرة بقائمة في الإسلام، فهذه الموسوعة التي بين أيدينا تشير إلى إنه دين عالى النزعة، والله \_ سبحانه \_ عند المسلمين هو "رب العالمين" وهو يضم بين جنبيه معظم أفكار الأدبان السابقة عليه بل يكاد يكون مدافعًا عنها في بعض عقائدها وشرائعها، فبرًّا العذراء مريم الطاهرة، وأقر كل معجزات المسيح (عليه السلام) ودفع عنه الأقوال الكريهة، وأقر التوراة والإنجيل كوحي منزل.. إلخ. وفتح المسلمون فلوبهم لكل الأديان واعتبروا الداخلين في دينهم "إخوة لهم"واعتبروا من لم يدخل دينهم تحت حمايتهم أي في ذمَّتهم وفي القسيم الخياص بالكنيسية الأولى من هذه الموسوعية (٢/ أ) نجد أنَّ لاهوت المسيحية يجعل كنيستها مسئولة عن " نهاية الدهور " على المستوى البشرى كله مادام أعضاؤها وهم بذور إبراهيم Abraham's Seeds هم ورثة وفقا للوعد (الرسالة إلى أهل غلاطية، الإصحاح ٣، الفقرة ٢٩)، وعليهم تنفيذ "مرحلة الإنجاز الأخيرة". ومنذ اقتراب الألفية الثالثة جرى التركيز على هذا المفهوم، فمسألة فهم العقائد إذًا ليست ترفّا فكريًا، وإنما هي مسائل لا يمكن فهم الأبعاد الاقتصادية والسياسية والاجتماعية بدونها.

\* \* \*

وإذا ما انتقلنا للأبعاد العملية لدراسة الأديان جميعًا، وجدنا من المفيد أن نكتفى بضرب مثل واحد فى هذه المقدمة، مما ورد فى الموسوعة التى بين أيدينا. نكتفى بتناول مسألة "الروح القُدُس" فى الفكر الدينى المسيحى. وقلنا إن الهدف من هذا التنويه "عملى" أو "براجماتى" بحت، ولا ينطوى على أى "نقد" أو خوض فى مسائل لاهوتية إلا بشكل عُرضى.

إننا نفهم من هذه الموسوعة أن "الوحى" لم ينقطع حتى الآن في المسيحية لأنّ "الروح القَدُس" ما زال موجودًا بيننا وله طرائقه الخاصة في "الإرشاد" و"التوجيه "و "الوحى"، وبابا الكنيسة الكاثوليكية لا يشغل مجرّد منصب إكليريكي أو ديني وإنما هو رأس الكنيسة، بمعنى أنه لم يُصبح في هذا المنصب إلا بموافقة المسيح، فهو الذي عيَّنه بصرف النظر عن الإجراءات الدنيوية لتولّيه المنصب. وبالتالي فإنّه، ومجموعة الإكليروس ذوى الرتب العليا المحيطين به، هم المخوِّلون رسميًا وفقًا للمعتقد الكاثوليكي بتلقى توجيهات الروح القدس وإرشاده. هذا هو الاعتقاد. وفي ضوء هذا هل يمكن لسياسي كاثوليكي متديِّن أن يتخذ قرارًا حاسمًا دون اللجوء لطلب المشورة من الروح القدس من عند المخوَّلين بتلقّي إرشاده؟ سيقول الماكرون وذوو النوايا السيئة إنّ تلمّس الطريق إلى مبعوثي البابا والوافدين عليه مسألة ضرورية لتلمس الطريق لفهم مجريات الأمور في العالم. قد يكون هذا صحيحًا لكنَّ توجيهات الروح القدس ذات طابع ديني يدخل في نطاق الأسرار القدسية. ونفهم أيضًا من هذه الموسوعة أن البروتستنط لا يؤمنون بأن توجيهات "الروح القُدُس" قَصّر على السلطات الكنسيَّة، وإنما هي مُتاحة لكل المسيحيين الصالحين. لذا فكل التجمعات الدينية اليروتستنطية؛ أديرة، وكنائس ومدارس، بل وعلى مستوى الأفراد الصالحين، يتلقون بين الحين والحين توجيهات وإرشادات من الروح القدس، والمعنى لا يبعد كثيرًا \_ لكن دون نص على روح قُدس \_ عن صلاة الاستخارة " عند المسلمين، وعن الاعتقاد في الرؤيا الصادقة يراها المؤمن أو تُرى (بضم التاء) له. وكأمر واقع ملموس بصرف النظر عن كيفية تعليله، وبصرف النظر عن إنكار علم النفس ـ فإن الأحداث الكبرى والخطيرة عادة ما تكون مسبوقة ـ على المستوى الشعبي ـ برؤى منامية، واحساسات وإرهاصات، وما زلتُ أذكر أن بعض الإخوة في الكويت كانوا يروِّن في رؤاهم قبل أحداث الكويت المعروفة بسبع سنين (وكنت وقتها في الكويت) نارًا مفزعة تنطلق من الخليج، ورأى شخص لصيق بي ـ وكان في الكويت - أنه يجرى فَزعًا نحو الغرب. هل هو إحساس جمّعي؟ هل هو انبثاق لا شعوري؟ هل هو "كشف" بالمعنى الصوفى ؟ لا ندرى ولكنه يحدث. فإذا تركنا أمر الواقع الذي نراه وعدنا للنصوص الدينية، وجدنا فرعون يرى في منامه سبع بقرات سمان تأكلهن سبع عجاف وسبع سنبلات خُضر وأُخَرَ بابسات؛ مما كان له أثره في تخطيط سياسة مصر الاقتصادية لمدة أربعة عشر عامًا. والقصّة معروفة في القرآن الكريم وتفاسيره. وإلى أن يكتشف علماء النفس السّر وراء هذا، ليس من الحكمة إغفال جَمْع هذه الرؤى المنامية وتصنيفها، على الأقل لقياس الرأى العام ومعرفة توجُّهاته وهواجسه.

\* \* \*

ومؤلفو هذه الموسوعة ـ وكلهم اختصاصيون كبار في مقارنة الأديان أو تاريخها أو جانب من جوانبها ـ يكادون لم يتركوا أية مسألة لاهوتية أو عقيدية إلا وربطوها بظروف سياسية أو اقتصادية أو اجتماعية أو بها جميعًا، لدرجة تجعل القارئ يعتقد أن كثيرًا من هذه الخلافات الدينية لا حقيقية لها وإنما لعبت بها المصالح. وهذا يعنى أن نكون جميعًا على وعي بحقيقة هذا لأن التعصُّب وتلك هي الحال، يكون حماقة غير قائمة على أساس، فالإمبراطور قسطنطين دعالجمع نيقية رغبة منه في تحاشي الخلافات، وسعيًا وراء مزيد من الاستقرار السياسي، وفرض رأى (الأغلبية) ممَّن حضر من رجال الدين هذا المجمع، وكان عدد الآريوسيين فيه قليلاً - ولم يكن قسطنطين ليفهم في اللاهوت، وكان حديث عهد بالمسيحية، فأقر رأى الأغلبية (التي حضرت المجمع ) وفرضها على سائر مسيحيى الإمبراطورية. وفي القسم المتعلق بالانشقاق الشرقى والكنيسة الأورثوذكسية الشرقية (٢ / ب)، يؤكد المؤلف أن الخلافات العقيدية لعبت دورًا قليلاً في النزاع بين البيزنطيين والرومان (الأورثوذكس والكاثوليك)، كما ذكر أنه عندما كانت الإمبراطورية البيزنطية تقترب من نهايتها رغب قادة الدولة وقادة الكنيسة الأورثوذكسية في مساعدة الغرب لهم لإنقاذ مملكتهم من الفزو العثماني؛ لذا فإن ممثلي الإمبراطورية البيزنطية (تنازلوا) عن كثير من الأمور التي كانوا يعتبرونها هرطقة كاثوليكية، ولم يبق موضع خلاف سوى نقطتين فقط بعد أن كانت قائمة الخلاف طويلة. الأولى مسألة انبثاق الروح القدس (في الشرق قالوا إنه منبثق من الآب، وفي الغرب قالوا إنه منبثق من الآب والابن معًا)، والثانية هي حدود السلطة البابوية، ومن الواضح أن هذه النقطة الأخيرة ذات مضامين سياسية إلى جانب المضامين اللاهوتية.

ولا يمكن فصل فكرة "التبرير بالإيمان وحده" أى أن إيمان المرء كاف لتحقيق الخلاص ـ وهو ما قال به لوثر ـ عن ظروف الكنيسة الكاثوليكية وقتها وفرضها صكوك الغفران ... إلخ. أما إخضاع الفكرة للدراسة العقلية أو النقدية الخالصة دون معرفة الظروف التاريخية، فيؤدى إلى إساءة فهم لوثر، فمن المفهوم أن الإيمان لا بد أن يكون

مشفوعًا بالعمل، كما لا يمكن فهم ما ذهب إليه لوثر من إمكانية الفرد تحقيق الخلاص لنفسه دون الاستعانة بكهنوت، إلا إذا عرفنا تفاصيل حياة الإكليروس فى ذلك الوقت، وما تذكره كتب التاريخ العام وتاريخ الكنيسة من مفاسد ارتبطت بهذه الفترة. وإذا درسنا الفكرة بعيدًا عن فهم هذه الظروف استخلصنا منها إنكار لوثر للعبادة الجماعية، وروح الجماعة... إلخ، وهو استتتاج خاطئ لم يقل به لوثر.

وزرادشت (أدخلت هذه الموسوعة الزرادشيتة ضمن الأديان السّماوية) نشأ في مجتمع زراعي مستقر؛ لذا فقد ارتبط (الخير) في دينه بالمجتمعات المستقرة، بينما تَمثُّل (الشر) في مجتمعات المُغيرين البدو، وارتبط القربان المقدس عنده بنبات منتشر في البلاد التي نشأ بها ( بلاد فارس )..

ولم يتعرض الأستاذ جب Gibb الذي كتب مقالاً في هذه الموسوعة عن الإسلام للعوامل السياسية والاقتصادية التي أثّرت في ظهور كثير من الفرق والخلافات في الإسلام، لكننا نذكر هنا إتمامًا للفائدة أن كثيرًا من هذه الخلافات كانت بالفعل ذات أبعاد غير دينية، لبست لبوسًا دينيًا، كقضايا التكفير والاستحلال والخلافة ... إلخ. ومن أراد مزيدًا من التفاصيل فليرجع لكتب الملّل والنّحل، وهي كثيرة، أو لكتابات المحدثين من عرب ومستشرقين، ومن هؤلاء مونتجمري وات في كتابه عن "القضاء والقدر في فجر الإسلام وضُحاه" وهو مترجم للعربية.

ونريد أن نُنهى هذه الفقرة بمثال أخير ـ والموسوعة مليئة بأمثلة أخرى ـ وهو أن من بين الخلافات التى جرى التكفير بسببها على مستوى الكنيستين: الشرقية والغربية، مسألة اللَّحية فقد أدان الأساقفة الشرقيون، زملاءهم الغربيين لحلقهم لحاهم مما يتنافى مع صحيح الدين، فكانت النتيجة أن أمعن الأساقفة الغربيون فى حلق لحاهم، بل وتنعيمها كنوع من التحدى فما كانت روما لتخضع للقسطنطينية. ومن المفهوم أن اللحية لعبت أدوارًا سياسية فى مجتمعات لاحقة، فتذكر الوثائق أن المجتمعات الإسلامية التى شهدت حركات سلفية شديدة، كان حلق اللحية فيها بمثابة اعتراض سياسى أو دلالة على الوقوف فى صفوف المعارضة، لكن ـ فى كل الأحوال ـ كان هذا يلبس لبوسًا دينيًا.

بين يدى عند كتابة هذه المقدمة، خمسة كتب تتناول علم الكلام عند المسلمين أو التوحيد (وهو علم اللاهوت عند المسيحيين واليهود)، منها ثلاثة كتب تراثية:

- ١- الإبانة عن أصول الديانة لأبي الحسن على بن إسماعيل الأشعرى (ت ٣٢٤هـ).
  - ٢- مقالات الإسلاميين (في جزءين) للمؤلف نفسه.
- ٣- شرح الفقه الأكبر لأبى حنيفة النعمان لعلى بن سلطان محمد القارى
   (والمقصود بالفقه الأكبر هنا علم التوحيد) .
  - ٤- القضاء والقدر في فجر الإسلام وضحاه (مترجم) للمستشرق مونتجمري وات.
    - ٥- الإسلام والمسيحية في العالم المعاصر للمؤلف نفسه (مترجم).

والذى يتصفح هذه الكتب ثم يتصفح موسوعة الأديان التى بين أيدينا، يجد أن معظم القضايا التى يظن أصحاب كل دين أنها مقصورة عليهم، إنما هى فى الواقع قضايا مشتركة بين كل الأديان السماوية :

الإيمان بالبعث بعد الموت، مسألة القضاء والقدر ومسئولية الإنسان، صفات الله وأسماؤه. هل سمع الله وبصره يكون بالمعنى المادى أم أنه مجرد تلطَّف من الله لشرح مراده؟ الجبر والاختيار. هل الكبيرة تُخُرج الإنسان من الإيمان؟ حقيقة إمكانية رؤية الله. هل الخلاص بالإيمان وحده؟ التفاضل بالأعمال، كيف يكون الله ـ سبحانه ـ قريبًا وساميًا (بعيدًا) في الوقت نفسه؟ ... إلخ. ولا تبعد كثيرًا المشكلة التي أثارها المعتزلة عن القرآن الكريم، هل هو "مخلوق" أم أنه "كلمة" الله أو " كلام " الله (طبعًا قال المعتزلة إنه مخلوق لأسباب سياسية)، بينما أكد السنّة على أنه "كلام الله" - لا تبعد هذه المشكلة كثيرًا عما خاض فيه اللاهوتيون عن طبيعة المسيح. ومعظم هذه الأمور التي خاض فيها علماء الكلام و اللاهوتيون لم يصل فيها أحد إلى أي نتيجة حاسمة حتى الآن، والنتيجة الوحيدة التي تمخضت عنها هي الفتن والخلاف، لسبب بسيط وهو أن الإنسان حتى الآن ليس لديه الأدوات الكاملة اللازمة لمعرفة هذه الأمور معرفة يقينية أو على حد تعبير مونتجمري وات "إن الإنسان لم يصل في هذه المرحلة من مراحل تطوره إلى معرفة كيفية التوفيق بين كون الله (سبحانه) كلى القدرة لا يكون في كونه شيء إلا بعلمه وإرادته، وفي الوقت نفسه سيحاسب عبيده على ما أتوه، ثم يخلُص إلى أن الفكرتين مطلوبتان بل وضروريتان لتطور الجنس البشري ولا بد من قبولهما دون محاولة التوفيق بينهما. وقد أقرت الكنيسة الكاثوليكية في أحد مجامعها ـ كما تظهر من هذه الموسوعة \_ تدريس كل الاتجاهات فيما يتعلق بالقضاء والقدر، وشهدت

المسيحية أيضًا اتجاهات بعدم جدوى العمل (الحركة الطمأنينيَّة) واتجاهات العُزوف عن الحياة، واتجاهات الاكتفاء بالعبادة. وظل اليهود فترة طويلة متوكلين على الله بالمعنى السلبى للتوكل منتظرين إقامته للهيكل، ثم ظهرت الصهيونية العملية "لمساعدة الرب" (في تحقيق هدفه فيما يقولون (

يرى القارئ كم هى واسعة تلك المساحة المشتركة بين الأديان السماوية! إنها الأفكار نفسها تتردَّد هنا وهناك، لكن الكيانات التى أحرزت تقدمًا نفضت عن نفسها فى حقيقة الأمر التفكير فى كثير من هذه الأمور الغامضة، والاكتفاء بظواهر النصوص والتسليم، ثم الانشغال بما هو أهم. فالله ـ سبحانه ـ لم يُشهد أحدًا من البشر خلق آدم (عليه السلام)، حتى يشغلنا من لا يملكون أصول العلم المادى بمثل هذه القضية.

والمُطالِع لهذه الموسوعة كاملة يدرك أن لكل دين من الأديان الأربعة التى ذكرتها مستويين: مستوى رسمى أو سلَفى أو (سلنى)، ومستوى آخر شعبى متمثل فى الحركات أو الاتجاهات الصوفية. فالزرادشتية الأصلية كما نادى بها زرادشت تنادى ـ فيما يذكر زينر Zaehner كاتب المقال ـ كانت تنادى بإله واحد لا شريك له خالق لكل شيء، لكن أتباعه وجدوا بعده أن العالم به شر (أو ما يرونه هم شرًا) فجعلوا للشر إلها منفصلا عن إله الخير الخالص وهكذا ظهرت الثنوية أى وجود إلهين، ثم جعلوا لله ابناً، ومنهم كما يقول زينر انتقلت فكرة (ابن الله) لليهودية ثم لغيرها. والله ـ سبحانه ـ فى اليهودية الأصلية واحد أحد متوحد الذات والصفات، لكن بعد ذلك لم يستطع العقل البشرى اليهودي أن يتصوره على هذا النحو، فجعل له (أستغفر الله!) جانبًا أنثويًا (إشخيناه)، ثم كان هناك السيفروت أى الأقطاب المتحكمين فى الكون ووصلت الحركة الصوفية اليهودية (القبالة) إلى حد حلوله ـ سبحانه ـ فى الكون.

وفى المسيحية، يذهب الأستاذ زينر إلى أن فكرة التثليث فكرة قلقة وغير راسخة في العقل الأوروبي.

\* \* \*

ومن يقرأ هذه الموسوعة بتمعن يدرك ببساطة أن " لا إنه إلاَّ الله" هي محور الأديان السماوية جميعًا، وأن الاختلافات إنما هي في التفسير لا أكثر وأنَّ هذا النفسير تأثر بالحضارة اليونانية مرة والحضارة الهيلينستية مرة، والحضارة الفارسية مرة (الزرادشتية) والحضارات الوثنية مرَّة، كما أن هذا التفسير اختلف باختلاف العقليات

٨/ ----- موسوعة الأديان الحية

ومراحل التطور، واختلف أيضًا لاعتبارات سياسية واجتماعية. فكل دين من هذه الأديان يصر على أنه دين توحيد. لذا لم أجد أيّ مبرّر لفرض عقيدتى بالإكثار من التعليقات على ترجمتى لهذه الموسوعة، لأن في ثنايا كل دين، كل ما أريد أن أقوله أو يقوله آخرون، كما يظهر واضحًا في هذه الموسوعة.

- \_ هل مَثَلُ يسوع (عليه السلام) كَمثَل آدم ؟ إن النساطرة المسيحيين يقولون ذلك.
- هل العلاقة بين المسيح (عليه السلام) والله سبحانه وتعالى هى علاقة (تبنّى) وليس ( بنوّة )، وكلمة (تبنّى) لا تبعد كثيرًا عن معنى كونه سبحانه قد اصطفاه أو اختاره؟ إنه اتجاه بين مسيحين كثيرين.
- \_ هل المسيح (عليه السلام)، من جوهر غير جوهر الله؟ إنه اتجاه قال به آريوس المسيحي، بصرف النظر عن وصف أعدائه له بأنه مهرطق.
- هل حملت العذراء مريم دون أن يمسسها بشر؟ إنّ (الحَمّل بلا دنس) عقيدة مسيحية أصلية وإسلامية أيضًا وإن أنكرها اليهود، لكن التطور العلمى الحديث والاستنساخ وغير ذلك يؤكدان إمكانية تحقيق هذه الفكرة المسيحية الإسلامية.
- كل ما يريد أن يقوله أصحاب أي دين لأصحاب الدين الآخر، موجود بالفعل في ثنايا هذا الدين الآخر.
- أليس أمرًا معيبًا أن نصف الله بصفات بشرية خاصة إن كانت منحطّ ق. أيليق أن نصفه بالنسيان والبكاء والتعب... إلخ؟ ابن ميمون اليهودى قال لليهود ذلك.
- أليس عيبًا أن يتفرغ الله (سبحانه) لمجموعة من الناس، تاركًا كونه كله، ليسير أمامهم ويدلهم على الطريق (بالمعنى المادى لا التبشيرى) ويتمثل لهم فى عمود دُخَان... إلخ؟ لقد رفض المسيحيون ذلك، ومحرر هذه الموسوعة يذكر أن فكرة الشعب المختار والنظرة الاضطهادية التى ينظر بها اليهود لغيرهم سببت "كراهية " الشعوب الأخرى لهم. وابن ميمون اليهودى أيضًا ينزه الله سبحانه إلى حد كبير، ويقترب كثيرًا من الفكر الإسلامى فى هذه الناحية.
- \_ أليس عَيْبًا أن يوغل بعض المسلمين في فكرة التوحّد مع الله إلى درجة الحلول؟ المسلمون السنة أنفسهم لا يوافقون على ذلك.

\_ هل يُغْنى الإيمان عن العمل؟ المسلمون في مجملهم لا يوافقون على ذلك، وجرى تفسير مقولة لوثر ( التبرير بالإيمان ) تفسيرًا يخرجها من بُعدها السلبي.

- وفكرة (ابن الله) في المسيحية الحديثة كما قلنا لم تعد تعنى الآن أي علاقة مادية، وتذكر هذه الموسوعة بشكل حاسم أن "الخلافات اللاهوتية غير مؤكّدة عند كل الأطراف (ص ٤٩٩)، بل وتؤكد أن الأناجيل لم تُعتبر كتبًا مقدسة إلا بعد كتابتها بفترة ليست قليلة، وأن مؤلفي الأناجيل لم يكونوا يقصدون كتابة كُتب مقدسة وإنما مجرّد مؤلفات (ص ٣٥٤ و ما بعدها). وعن أثر الزرادشتية في الفكر اليهودي والمسيحي، نحيل القارئ للفصل الممتع عن الزرادشتية في هذه الموسوعة.

وصفحة الأديان لم تُطو بشكل نهائى أو بمعنى آخر لم تتجمد الأديان عند معتقداتها السابقة، فالكنيسة الكاثوليكية تؤكد أن اللاهوت يتطور وأن الوحى مازال مستمرًا. ماذا يعنى كل هذا؟

وجدنا أن مفاوضات وليس حوارًا جرى بين الكنيسة الشرقية وكنيسة روما حول قضايا لاهوتية إثر تعرض القسطنطينية لضغط إسلامى، وبالفعل أسفرت المفاوضات في ظل هذه الظروف عن نتائج طيبة. ووجدنا انتخابات أشرفت عليها السلطة السياسية (الإمبراطور قسطنطين) في مجمع نيقية رغبة منه في استتباب الأمن في إمبراطوريته وأخذ الرجل بنتائج الانتخاب، خاصة أن الفكرة التي أسفر عنها الانتخاب كانت أكثر وضوحًا بالنسبة لرجل الشارع من سواها، وأقرب فكرًا لما كان سائدًا في أديان الإمبراطورية الرومانية قبل المسيحية.

ومما يؤكد جدوى فكرة التفاوض هذه أن كثيرًا من "شعائر" و"عقائد" اليهودية مثلاً ارتبط بظروف تاريخية (ص ١١٣) ولم يكن وحيًا من السماء كما يقول اللاهوتيون اليهود أنفسهم، وهذا يسهّل مسألة التفاوض فالمتفاوض في هذه الحال لن يتنازل عن وحي من السماء، وإنما عن تراث حقد وكراهية.

ونأمل أن نكون بترجمتنا لهذه الموسوعة، قد وضعنا لبنة أساسية لهذا التفاوض الذي نظن أن أوانه قد آن في ظل العولة .

\* \* \*

سيتكفل العلم الحديث - إن لم يكن قد بدأ بالفعل - بتصحيح كثير من المفاهيم الدينية، أو تأييدها، فمع اكتشاف رحابة الكون، تلك الرحابة المذهلة، التي أطلعنا على

بعضها علماء الفلك بمناظيرهم المكبرة وحساباتهم وسفن الفضاء... لم يعد مقبولاً وصف الله ـ سبحانه ـ بصفات تجعله محدودًا مجسنَّمًا، فهو بالتأكيد أرحب من كونه الذي خلقه.

ومع تطور علم الجيولوچيا وقياس زمن الصخور بطرق تكنولوچية يقينية لم يعد مقبولاً أن عمر الكون ٦٠٠٠ سنة، حتى لو نصّ العهد القديم على ذلك وحتى لو كان التقويم اليهودى يَعُد عمر الكون على هذا الأساس.

ومع تطور البيولوجيا وعلم التشريح وفصائل الدم، وقياس الذكاء وتحديد القدرات لم يعد مقبولاً أن الله خصَّ جماعة من الناس دون سائر خلق الله بمزايا خاصة، فلنُخْضع عينة عشوائية من كل من معتنقى اليهودية والمسيحية بمذاهبها والإسلام لفحوص نفسية وقياس قدرات، وفحوص بيولوچية وتشريحية ولننظر أهم في الخلق سواء أم لا؟

إننى بعد قراءة هذه الموسوعة بتمعًّن بتُ على يقين أنّ يومًا ما \_ لعله قريب \_ سيأتى ليصبح كل الناس مؤمنين بحقائق دينية واحدة أراها شهادة ألاّ إله إلااً الله بعد إزاحة ما علق بها من خرافات منافية للعلم وإقامة الصلاة لهذا الإله الواحد، وإيتاء الزكاة رحمة بخلقه وتعاونًا وتضامنًا اجتماعيًا. ثم لننظر بعد ذلك إلى من هدانا لكل هذا فنحنى الرأس احترامًا لنشهد أنه رسول الله، ثم لنسجد لربّ العالمين.

بقى القول أننى فى كثير من مواضع هذه الموسوعة التزمت بترجمة تكاد تكون حرفية، مع مراعاة الوضوح قدر الإمكان، وذلك لدقة موضوعها، وعلقت بعض التعليقات الشارحة ولم أكثر، وكل من يجد فكرة لا تروق له، سرعان ما سيجد فى ثنايا الدين نفسه فكرة مضادة. وعند ترجمة القسم الخاص بالپروتستنطية، استعنت بانتقاء المصطلحات التى يستخدمها الپروتستنط بكاتب پروتستنطى هو الدكتور القس چون لوريمر فى كتابه تاريخ الكنيسة المسيحية (خمسة أجزاء) ترجمة عزرا مرجان وهو بدوره پروتستنطى، فاستخدمت اللفظ فولجاتا للدلالة على الكتاب المقدس بلغته اللاتينية مع ذكر عبارة شارحة، والأفخارستا (والمقصود بها القربان المقدس)...إلخ، كما استعنت فى فهم بعض المصطلحات بالموسوعة الكتابية، وألفها أيضًا پروتستنط. واستعنت عند ترجمة القسم الخاص بالكنيسة الأولى بالمصطلحات التى ذكرها الأورثوذكسيون الشرقيون؛ خاصة ترجمة القس مرقص داود لكتاب تاريخ الكنيسة

ليومابيوس القيصرى نشر مكتبة المحبة الاختصاصية فى الكتب الأورثوذكسية. وعند ترجمة القسم المتعلق بالصوفية فى الإسلام، استعنت فى اختيار اللفظ المناسب بعد مقارنة معناه بمعجم مصطلحات الصوفية لعبد الرزاق الكاشانى المُتوفَّى فى سنة ٧٣٠ تقريبًا. أما بالنسبة لمصطلحات اليهودية، فاستعنت بمسترد المصطلحات الذى أورده ألان أنترمان Alan Unterman الأستاذ بقسم مقارنة الأديان بجامعة منشستر فى كتابه كتابه واعنى عنا واغفر لنا وارحمنا. أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين.

د. عبد الرحمن عبد الله الشيخ

#### مقدمة المحرر

لقد تطلّبَ الأمرُ حربين مروعتين ليخرجَ العالمُ "التقدمى" الذى يُشكل نصف الجنس البشرى، من اعتقاده المريح فيما يتعلّق "بالتقدم" نفسه، ذلك الوهم الذى تناهى إليه من القرن التاسع عشر. فمنذ أيَّام حركة التنوير Enlightement الفرنسية، والدين عامة والمسيحية خاصة \_ يتعرض لنار متواصلة ومؤثرة، فقد كان من المعتقد أن نظرية التطور لداروين لا بد أن تسفّه كثيرًا من أساطير المسيحية وأن يتم نبذ الدين \_ بسببها \_ باعتباره مجرد خرافة. والاعتقاد الذى راح يزيد باطراد مع التقدم الحثيث للعلم وانتصار العقل على الإيمان قد يجعل الدين أمرًا غير مساير للعصر، بل وجرى الاعتقاد فى أنَّ الدين قد يموت موتًا طبيعيًا وكان البلشفيك فى روسيا أكثر واقعية، فرغم اعتقادهم أنَّ الدين \_ مثل الدولة \_ لا بد أن تنتهى صفحته أو بتعبير آخر لا بد فرغم اعتقادهم أنَّ المؤكد أنهم كانوا بصدد القيام بدور للتعجيل بهذه أن يذبل وهزغم الاضطهاد واسع النطاق لم تذبل زهرة الدين فى روسيا وإن وُضعت فى سبيله معوقات قاسية، ومع كل هذا ظل الدين حيًا وظهر أنّ ظواهر الاحتضار التى سبيله معوقات قاسية، ومع كل هذا ظل الدين حيًا وظهر أنّ ظواهر الاحتضار التى تسبق الموت قد أُجًلت، \_ بالنسبة له \_ إلى أجل غير مسمّى .

إنه أمر صحيح تمامًا أن هجوم العقليين (أصحاب الاتجاه العقلى Rationalist) على الدين قد جعل الكنائس خاوية من مرتاديها في بريطانيا العظمى على الأقل ـ رغم أنّه كان يمكن رؤية الأمر نفسه في الولايات المتحدة ـ ومع ذلك فحتى في بريطانيا يوجد مزيد من الاهتمام بالدين أكثر مما كان موجودًا في أيه فترة أخرى سابقة في هذا القرن. وكثير من هذا الاهتمام يتسم بطابع الهواية. وربما لا يعنى الرواج الحالي

للبوذيَّة Zen Buddhism \_ على سبيل المثال \_ إلاَّ ما هو أكثر قليلاً من الإحساس بالقلق على نحو مُضنن من العيش في عالم فقد معناه. فالمسيحية بالنسبة لكثيرين من الأوربيين والأمريكيين قد استنفدت أغراضها واتضح أنها لا تُوفى بالغرض المطلوب Found Wanting، ومن هنا ظهر توجُّه جديد بالاهتمام بالأديان الشرقية لأنها تختلف \_ بشكل واضح \_ عن المسيحية، ولا تطلب منك الاعتقاد في أمور قد يُنظر إليها على أنها غير ممكنة أو غير معقولة. فالبوذية \_ على سبيل المثال \_ لا تطلب منك حتى الإيمان بوجود الله، وهذا أمر يرى فيه كثير من المسيحيين المتأخرين زمنا راحة كبرى، أولئك المسيحيون التائهون في بيداء عدم الاعتقاد، والذين لا يزالون يجدون من المحال أن يعودوا إلى هذه " الخرافة Superstition " خاصة. وقد صممنا موسوعتنا الموجزة هذه Cancise Encyclopaedia of Living Faiths \_ في الأساس \_ لمثل هؤلاء \_ ذلك أنَّ موسوعتنا هذه تحاول أن تصنف في نطاق موجز هذه العقائد التي قاومت تحدي الزمن وظلت باقية، وبالتالي ارتبطت ببعض الاحتياجات الأساسية في الإنسان. ولهذا السبب لم نُشر إطلاقًا للأديان الكبرى التي كانت سائدة في الماضي \_ سواء الأديان المرتبطة بحضارات انتهت كحضارة العراق القديم (ميزوبوتاميا) ومصر، أو الأديان التي كانت منتشرة انتشارًا واسعًا في وقت من الأوقات ثم لم يعد لها وجود، كالمانوية أو ديانة المانويين Manichesse (أتباع ماني)(\*). والأديان الحية في العالم تندرج في مجموعتين محددتين بوضوح، ويبدو أنه ليس بين إحدى هاتين المجموعتين والمجموعة الأخرى، إلا القليل مما هو مشترك بينهما. وسيغدو هذا واضحًا لأى دارس لهذا الكتاب (الموسوعة) يقرأ على التوالى الفصل المتعلق بدين إسرائيل والفصول المتعلقة بالبوذية، فكل من اليهودية والبوذية جرى الاتضاق على أنهما "دينان" لكن ما العامل الوحيد المشترك بينهما؟ فاليهودية تدَّعي تقديم رواية عن معاملات الله مع شعبه المختار عبر التاريخ، فالله وشعبه يجرى تناولهما كحقيقتين موضوعيَّتين، بينما الدين الآخر (البوذية) \_ في مراحله الأولى على الأقل \_ ليس لديه وعي بالله كموجود

<sup>(\*)</sup> عن الملل والنحل للشهرستانى (ت ٥٤٨ هـ): أتباع مانى بن فاتك. ظهر فى فارس بعد بعثة المسيح (عليه السلام). دينه يخلط بين المجوسية والنصرانية. أقر نبوة المسيح وأنكر نبوة موسى (عليهما السلام). قال مانى بأن النور والظلمة هما أصل الكون وهما أزليان، ويتقرع منهما الخير (نور) والشر (ظلمة). وفى المانوية زكاة وصدقات، وصلاة أربع فى اليوم، وهى تدعو للحق وترك الكذب والقتل والزنى والبخل والسحر وعبادة الأوثان. وقالت المانوية بفكرة (الخلاص) المسيحية وأنه قد بقى عليها ثلاثمائة سنة (كان هذا سنة ٢٧١ هـ)؛ لكن هذه الفترة مرت ولم يأت الخلاص! (المترجم).

خارجى، لذلك فهذا الدين (البوذية) لا يعوِّل أية أهمية على ما جرى فى التاريخ ولا يرى أية غاية على الإطلاق فى الحياة البشرية و لكن الأقرب أنه ينادى بأن الخلاص يكون فى هروب الفرد من الوجود المفرط (الذى لا يُطاق) إلى حالة من الوجود (أو الكينونة (being) مطلقة تامة، خارج المكان والزمان حيث المعاناة والسعادة الخادعة (فى نطاق الزمان والمكان) ليست سوى غطاء (ماسك mask) للمعاناة تؤدى فى النهاية إلى الراحة rest. وبين مثل هاتين الفكرتين عن الإنسان والعالم الذى يعيش فيه نجد حاجزًا أو بونًا شاسعًا، بشكل واضح.

ولدينا بعض ما نود قوله سنذكره فى خاتمة هذه الموسوعة عن إمكانية سد هذه الفجوة أو تجاوز هذا الحاجز الآنف ذكره، ونكتفى فى هذه المقدمة بمجرد الإشارة إليه، ذلك لأن الأفكار الدينية فى الشرق غريبة تمامًا بالنسبة للغرب، والعكس قائم أيضا بحيث أن إمكانية تناولها جميعًا فى صيغة واحدة يُعد أمرًا لا أمل فيه، اللَّهم إلاَّ إذا خصتَصنا فصلاً مستقلاً لتناول هذه القضية .

والجانب الأكبر من العالم النّاطق بالإنجليزية إما أنه مسيحي، أو مازال مستمرًا في التعامل مع الفروض المسيحية ويستخدم مصطلحات مسيحية. وعلى هذا فالدين يعادل بالنسبة لهذا الجزء من العالم معنى عبادة الله الموجود كُلّى القدرة وكُلّى العلم، أو بتعبير آخر قادر على كل شيء وأحاط بكل شيء علمًا، لذا فتلك الفكرة هي التي تسمُ مفهوم الدين (في المناطق التي أشرنا إليها). وهذا يعنى أن القيام بحركة مناهضة للدين كتلك الحركة التي يزكيها الدستور في الاتحاد السوڤيتي (السابق) يعنى إطلاق الحرية في تقويض فكرة الاعتقاد في موجود علوى يمارس سلطانًا على العالم، ودحضها وإيراد الأسانيد التي تثبت بطلانها(\*). فالإلحاد (إنكار وجود الله) الماركسي \_ إذًا \_

<sup>(\*)</sup> نُشرت هذه الموسوعة في طبعتها الأولى في سنة ١٩٥٩، وكان الاتحاد السوفيتي السابق مازال موجودًا وقويًا كما هو مفهوم، وكان من أهداف هذه الموسوعة - كما نفهم من مقدّمة الأستاذ المحرّر - مساندة الدين وإظهار دوره - بشكل موضوعي - وعرض مسيرته الفكرية، في مواجهة الحملة الشرسة عليه من جهات من بينها الاتحاد السوفيتي السابق أو الماركسية بشكل عام. ومقاومة الدين وسوِّق البراهين لإنكار وجود الله - سبحانه مسألة بشعة لاشك، ناهيك عن أنها كفر، لكن المؤكد أن هذه القضية لم تكن هي الشاغل الأول للاتحاد السوفيتي أو الماركسية؛ إذ كان هناك النظام الاقتصادي الذي سقط أخيرًا بعد أن ترك بصمات على النظم الرأسمالية، والنظام الاجتماعي ودور البروليتاريا في الحكم... إلخ، وكلها وإن كانت قد سقطت بشكلها الصريح إلا أنها ساعدت في إعادة هيكلة النظم غير الشيوعية. ولابد أيضًا من معرفة الظروف التاريخية التي أدّت لتركيز الماركسية وما انشعب منها على مهاجمة رجال الدين، وهناك خطر آخر بعد انتهاء الماركسية لأسباب كثيرة، وهو أيضًا التدخل في خصوصيات الشعوب في ظل العولمة باستغلال مفاهيم الدين، والأديان كثيرة. (المترجم).

الذى اعتبر نفسه فى الأساس مناهضًا للدين أو معاديًا له، هو فى الحقيقة مناهض لله ومُعاد له. وأن تكون معاديا لله (سبحانه) فإن هذا منطقيًا يعنى أنَّ الله (سبحانه) موجود لكن الأمر ليس بهذه البساطة الشديدة على هذا النحو، فالعداء الماركسى للدين هو فى الحقيقة عداء للمعتقد الذى مؤدًاه وجود موجود علوى (الله) Supreme being ويزعمون ألا مبرّر بحكم العقل له. إنَّ المقصود هو الاعتراف الصريح بقوة ليس المقصود بها هو الله، وإنما "الفكرة"عن الله المغروسة فى عقل الإنسان (أو نفسه) والتى تؤثر فى مسلكه خيرًا أم شرًا، بل وحتى الفكرة المسيحية عن الله لا يمكن أن تُشير مثل هذا العداء بين الناس إلاً عند أولئك الذين يأخذون الفكرة (الفكرة عن الله) بشكل جدى. وقد كان هذا دائمًا من سمات الغرب.

أما العقلية الشرقية كما تتبدَّى في أديان الهند والشرق الأقصى (والتي سنتناولها في الجزء الثاني من هذا الكتاب)، فتعمل بشكل مختلف تمامًا. فمهما يكن من أمر فإنه منذ قيام المسيحية في الغرب حكم الحضارة الغربية عقائدٌ جرى اعتناقها بدوافع عاطفية، فلم تظهر على المسرح الأوربي "العقلية reasonableness" والتسامح إلاّ في وقت متأخر جدًا، بل وحتى الآن \_ كما يُظهر تاريخ هذا القرن \_ فإن التمسك بهذه المعتقدات لم يترسخ في عقولنا وظل غالبًا موضع شك. لقد تملُّك العقل الأوروبي \_ لما هو أفضل أو لما هو أسوأ \_ فكرة الحقيقة(\*) Truth وهي فكرة تعنى أن الحقائق الجوهرية يُمكن الإحاطة بها جزئيًا على الأقل، وأن امتلاك الحقيقة (ما هو حقيقي أو صادق) مسألة حيوية لخير الإنسان. والطريقة الهندية أو الصينية في رؤية الأشياء قلّما كانت كذلك، فالدين الهندى مال دائمًا للنظر إلى مظاهر الأديان الأخرى المختلفة باعتبارها جميعًا جوانب لحقيقة واحدة غير قابلة للانقسام لا يمكن الإحاطة بجوهرها لفرط قداستها: فكل دين يمثل الحقيقة نفسها التي تمثلها الأديان الأخرى لكن من زاوية مختلفة. وإذا كان هذا الأمر حقيقيا فإن محن الاضطهاد التي لوَّثت وجه تاريخ الغرب ليست شريرة فحسب وإنما غير مفهومة أيضًا، ولا يمكن وصفها بأقل من ذلك. وعلى هذا فالخطورة الهائلة والخُشِّية فائقة الحد التي ينظر بها اليهودي، أو الكلقْني (\*\*) Calvinist – على سبيل المثال \_ لإلهه لا بد أن تبدو للعقل الشرقى (\*\*\*) مبالغة تافهة لا قيمة لها لذا

<sup>(\*)</sup> المقصود الحقيقة المطلقة أو الدينية. (المترجم).

<sup>(\*\*)</sup> الكلفنية \_ نسبة لكلفن \_ أحد فروع البروتستنطية. (المترجم).

<sup>( \*\*\*)</sup> المقصود الشرق الأقصى. (المترجم).

فقد كان الاضطهاد نادرًا فى الشرق ما دام الإنسان الشرقى لا يرى "الخطأ error" فى الأديان الأخرى كشىء مضر أو خطير، مادام كل ما يقوله أصحاب الديانات الأخرى وكل ما يفعلونه ليس \_ ببساطة \_ إلاَّ طريقة أخرى فى النظر للأشياء.

هذا الفرق الحاد بين الأفكار المتعلقة بالحقيقة Truth في كل من الأديان الهندية من ناحية، واليهودية من ناحية أخرى، هي التي أملت طريقة ترتيب هذا الكتاب. فالأديان التي اهتممنا بها تقع بشكل طبيعي في شطرين أو قسمين محددين تمامًا. كل نصف أو شطر منهما تهيمن عليه طريقة أساسية في التفكير وهذه الطريقة في التفكير انطلقت - في كل حالة - من شعب بعينه. وفي كل حالة، فإن ما كان أديانًا قومية national أعطى ميلادًا - دون قصد منها - لمعتقدات عالمية، وفي كل حالة كان هذا المعتقد يجرى موازيًا للمجارى الرئيسية للتيار الديني المنطلق بفعل الشعبين "المختارين" (\*)، والمجارى التابعة أو الإضافية في بلاد أخرى تُظهر قرابة طبيعية لواحد من المجريين الرئيسيين. وهذه الحقيقة، والحقيقة الأخرى التي مؤدًاها أن المجارى الفرعية في كل حالة تكون تكاملا جغرافيا مع المجرى الرئيسي هما اللذان فرضا شكل المجلد الحالي (الموسوعة).

فما هما هذان المجريان الرئيسان، وما المجارى الفرعية التى تجرى موازية لهما؟ إن نظرة على خريطة أديان العالم ستُظهر أن هناك خط تقسيم واضحًا بين حدود انتشار التراثيّن الدينيين الرئيسيين. فالدين "الفريى Western" نعنى به فى الواقع الأديان التى تعود فى أصلها للشرق الأوسط، والتى تعود جذورها بشكل مباشر أو غير مباشر لليهود: و "الدين الشرقى" (\*\*) Easter إما أنه يعود فى أصوله إلى الهند أو متأثر تأثرًا عميقًا بالفكر الدينى الهندى. وفى كل حالة، يوجد فيها المورد الأب أو المنبع المؤسس عميقًا بالفكر الذي ينطلق منه مزيد من الانتشار الدينى على نطاق واسع، وبالنسبة للغرب فإن هذا المنبع المؤسس هو إسرائيل أو اليهود، وفى الشرق (الأقصى) كان المنبع فى الهند. وكما أن إسرائيل هو الذى أتاح ميلاد المسيحية ـ وبشكل أقل مباشرة ـ الاسلام (\*\*\*) كذلك الأمر بالنسبة لدين الهند الوطنى national، فالهندوسية أتاحت

<sup>(\*)</sup> المقصود كما قد يكون مفهومًا الشعب اليهودى للديانات السماوية، فاليهود يدعون أنهم شعب الله المختار، والطائفة المختارة في الهندوسيَّة بالنسبة لأديان الحكمة في الشرق الأقصى. (المترجم).

<sup>(\*\*)</sup> المقصود الشرق الأقصى. (المترجم).

<sup>(\*\*\*)</sup> يؤمن المسلم أن الأديان السماوية جميعًا موحى بها من الله، وهذا لا ينفى وجود عناصر مشتركة.

ميلاد اليانية Jainism والبوذية بقسميها الكبيرين اللذين يشتركان فى الانتشار فى أغلب مناطق جنوب شرق آسيا والصين واليابان. وفى كل حالة يظهر عبقرى دينى بين شعب "مختار choosen"، ففى حالة اليهود ظهر بينهم يسوع المسيح، وفى حالة الهنود ظهر جوتاما بوذا Gotama the Buddha، وفى كل حالة، ينبثق دين جديد منفصل عن كل من أصوله وفروعها الكبرى: كما فى حالة الإسلام، وفى حالة أخرى هى حالة بوذية الماهايانا Mahayana التى تُعد انتقالاً راديكاليًا (جذريًا) من البوذية الأولى؛ بحيث أنه غالبًا ما تُعتبر دينًا مستقلاً عن هذه البوذية الباكرة.

ومرة أخرى، ففي كل حالة توجد جذور دينية في البلاد أو الأراضي الملاصقة لواحد من الشعبين "المختارين" ذات صلة بواحد من التيارين الدينيين الكبيرين أو مستوعبة فيهما. ففي الحالة الأولى: الزرادشتية، وفي الأخرى الطاوية Taoism. وهنا \_ على أية حال \_ ينتهي التوازي Parallelism. ويكون التشابه في التكوين لا في المحتوى، ففيما يتعلق بالمحتوى نجد أن التيارين الدينيين مختلفان اختلافًا جذريًا. إنه حتى المقارنة السطحية لجزءًى هذا الكتاب تَظهر هذه النقطة بوضوح. دعنا \_ لخدمة أغراضنا الحالية \_ نتناول اليهودية والبوذية " كنموذجين types " للتراثين الدينيين الكبيرين، فالفارق الجذرى بينهما سيصبح ظاهرًا على الفور، فمن ناحية اليهودية تجد أن الله الذي يظهر كحقيقة موضوعية اختار شعبًا واحدًا من بين كل شعوب الأرض ودخل معه في علاقه تعاقد (تعاهد) أبدى. وقد ظهر هذا العهد (\*) أو القصد في تاريخ هذا الشعب، فالله يتعامل مع شعبه هذا هنا و الآن مُخبِرًا إياهم بما يفعلونه، مشرّعا لهم، مشجّعا إياهم موجهًا العقاب لهم، ولكنه يقودهم دائما لتحقيق إنجازهم النهائي (في آخر الزمان) حيث ستكون هناك سماء غير السماء وأرض غير الأرض، وسيكونون شعبه حقًا وبكل ما في الكلمة من معنى، وسيكون هو إلههم، وأكثر من هذا فهو \_ أى الله \_ يتحدث إلى شعبه من خلال أفراد مختارين هم الأنبياء، فعن طريقهم يحعل سلطانه مُعرَّفًا . فعلى الله أن يأمر وعلى الإنسان أن يطيع، ورغم أن الفجوة التي تفصل الله عن الإنسان شاسعة، ومع ذلك فبينهما علاقة وثيقة ومباشرة. "فالدين" بالمفهوم اليهودي يظهر في العلاقة الصحيحة بين الله والإنسان. إنها علاقة بين طرفين،

<sup>(\*) ﴿</sup> فَرَيْلٌ لَلَذِينَ يَكُتْبُونَ الْكَتَابَ بِأَيْدِيهِمْ تُمَّ يَقُولُونَ هَذَا منْ عند اللّه ليَشْتَرُوا به ثَمَنَا قَلِيلاً فَوَيْلٌ لَهُم مَمَّا كَتَبَتْ أَيَّدِيهِمْ وَرَيْلٌ لَهُم مَمَّا يَكْسُبُونَ ۞ وَقَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلاَّ أَيَّامًا مَعْذُودَةً قُلَ أَتَّخَذَتُمْ عِندَ اللّهِ عَهْدًا فَلَن يُخْلِفَ اللّهُ عَهْدُهُ أَمْ تَقُولُونَ عَلَى اللّه مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ (البقرة / ٧٩ –٨٠).

علاقة "أنا I " و "أنت Thou "حيث المسافة الهائلة بين الطرفين غير منكورة إطلاقا، فالله قد جعل مشيئته معروفة وعلى الإنسان أن ينفذ مشيئة الله وبتواضع، فالله لابد أن يُعبد كما طلب وليس بأية طريقة أخرى، وقد أنكر الله أن يُعبد سواه، والوثنية خطأ لأنها تضع فكرة الإنسان الذاتية عن الله محل الحقيقة الموضوعية المتمثلة في الله الحي الذي دلُّنا من خلال أنبيائه. هذا نموذج لأديان النبوَّات ونسمع عن الأمور نفسها بشكل لا يقل تحديدا في الجاثا Gathas (في دين زرادشت) وفي القرآن (الكريم)، تماما كما سمعناها من الأنبياء العبرانيين (\*). مجال هنا للتنبيه إلى الخروج عن القاعدة العامة الواضعة إذا كان ما نطق به الأنبياء لا يبدو متوافقاً بعضه مع بعضه الآخر، لكن تاريخ الأديان السامية بشكل عام قد جرى تفسيره بشكل كاف، فما الموقف الذي يواجهنا؟ بحثا عن المواءمة تحدثتُ عن شعبين "مختاريّن"، ولم أعن بهذا أكثر من أن إسرائيل والهند تعود إليهما الأديان التي تعتنقها الأغلبية الساحقة من البشر. مع أنه يوجد بينهما \_ في الحقيقة \_ كل الفروق الموجودة في عالم البشر. فمن بين الاثنين نجد إسرائيل وحده هو الذي يزعم أن شعبه هو المختار من الله، بينما لم يدَّع الهنود أي دعوًى مماثلة، وقد يكون صحيحًا أن ذلك يتردد على شفاههم بشكل متناقض ومتنافر، فإسرائيل وحدهم من بين كل الأمم على ظهر الأرض \_ في الحقيقة \_ هم الذين يدُّعون هذا الادعاء (ادعاء أنهم شعب الله المختار)، وعلى أية حال فقد يكون هذا مدعاة لامتعاض كثير من الأمم الأخرى. وسواء أكان هذا الادعاء صحيحًا أم حديث خرافة، فذلك موضوع آخر تمامًا ولا نسمح بأن يشغلنا في كتابنا هذا (الموسوعة). وعلى النحو نفسه تدعى الكنيسة المسيحية أنها إسرائيل الجديد وأنها دخلت مع الله في عهد أو عقد جديد ألغى العهد أو العقد القديم، أو بتعبير أدق نُسنَخه، وعلى أية حال، فقد رفض اليهود هذا الادعاء المسيحي. وما دامت المسيحية تدعى أنها تحقيق أو إنجاز للشريعة القديمة وأنها ذات أصل إلهي، وما دام اليهود يرفضون هذا الادعاء رفضا مطلقا، فنحن إذًا \_ تاريخيًا \_ نواجه دينين يدعى كل منهما أنه العقيدة الوحيدة الحقّة الموحى بها من الله. ومرة أخرى لا يصبح الموقف أسهل، وذلك بظهور الإسلام، ذلك الدين الذي ظهر بعد المسيح بحوالي ستمائة سنة والذي ادَّعي ـ بدوره ـ أنه الدين الخاتم أو أنه آخر وحي يوجِّهه الله للإنسان ناسخًا بذلك اليهودية والمسيحية.

<sup>(\*)</sup> الفرق الجوهرى هو أن الله سبحانه ـ كما يركز القرآن الكريم ـ هو "رب العالمين"، بينما مال اليهود إلى أنه "رب بنى إسرائيل" فحسب. (المترجم).

وعلى أيه حال، فالأديان الثلاثة رغم عدم اتفاقها فيما تعتبره كل منها أساسيا، فإن مجالا واحدا يجمعها، وهو دعوى كل منها أنها وحي مُباشر من الله الواحد الحق للبشر. وأكثر من هذا فثلاثتها ـ رغم الفروق الهائلة التي تقسمها ـ تتفق فيما هو آت: أن الله عرَّف نفسه لخلقه بالوحى، وأن سلطانه مطلق وأن أوامره لا بد أن تطاع بلا تردد، وهذه الأديان الثلاثة تبدأ بالإقرار بأن الله حقيقة موضوعية خارجية (خارج الإنسان وسائر الخلق) وهو حاكم لسواه، وأن الله هو خالق كل شيء من لا شيء. بل وأكثر فهذه الأديان الثلاثة متفقة على أن الإنسان الفرد قد خلقه الله واحدًا غير منقسم وأن موت الجسيد لا يعنى \_ بالتالى \_ الانفصال النهائي بين الروح والجسيد وإنما ليكون خلاص الإنسان كاملاً، فلا بد أن تتحد الروح مع الجسد مرة أخرى في نهاية الزمان. ذلك هو التراث "النبوى Prophetic" \_ كما سأطلق عليه \_ وهو متفق حول طبيعة الله من حيث أنه الحاكم ـ الذي ليس فوقه حاكم ـ لكل الكون وأنه خالقه وحافظه ومبقيه (يتوقف بقاؤه على مشيئته)، وهي متفقة على أن الإنسان قد خُلق لفرض لن يتحقق (لن يُعرف أو لن يوحي به) بشكل كامل إلا في نهاية الزمان، وهي متفقة على أن الموت \_ نتيجة الخطيئة \_ ليس هو المصير النهائي للإنسان وإنما هو مرحلة مؤفتة، فالإنسان روح وجسد وأن الفيطة beatitude النهائية تستلزم إعادة توحيد مختلف أجزائه، والروح الخالدة هي \_ فقط \_ نصف الإنسان وليست كله. وأكثر من هذا، فإن خلود الروح \_ رغم أنه بلا شك يلعب دورًا مهما في الأديان الشلاثة \_ إلا أنه ليس مسألة محورية تمامًا في أي منها. وتعتبر الأديان الثلاثة الحياة على الأرض ذات أهمية سامية، فهي فترة اختبار واستعداد للحياة الأبدية. وأكثر من هذا، فهي حياة غير قابلة للتكرار، إنها فرصتنا الوحيدة، فبناء عليها يتحدد قدرنا النهائي: إما إلى النعيم وإما إلى العذاب، فالحياة على الأرض إذًا رغم أنها مجرد إعداد (أو تهيئة) إلا أنه إعداد ذو أهمية هائلة، فالأديان الثلاثة متفقة على أننا سنمثّل أمام الله ربنا الكلى القدرة لنُحاسب عما فعلناه، وما أهملنا في أدائه. في كل هذا تتفق الأديان الثلاثة التي تكون أديان تراث النبوة. فماذا عن أديان التراث الهندى؟

هنا سرعان ما ندخل فى نطاق جو دينى مختلف تمامًا، فالدين الهندى ــ كما تطور فى التاريخ ــ يبدأ بالأوپانيشاد Upanishads (انظر من ص ٢٢٧ - ٢٢٨ من النص الإنجليزى) الذى هو مجموعة رسائل أو معالجات ذوات معان باطنية أو روحية موضوعها الكشف عما هو مشترك فى أساس الكون (قوامه): إنها ــ أى هذه الرسائل ــ

تأملات فلسفية أولية، وليست بأى حال من الأحوال مباشرة بين الله والإنسان. بل الأقرب أن الإنسان فيها يتلمس طريقه نحو الله، ويؤدى بتلمسه هذا إلى تجربة أو فكرة خلود روحه \_ أى روح الإنسان. فلم يحدث في أية مرحلة أن كان في الدين الهندى أية فكرة واضحة عن الله كرب God as Lord وخالق كل شيء من العدم \_ كموجود معنوى أساسي عرف عن الإنسان في سابق الزمان أنه سيكون صالحا. فمنذ زمن المهافيرا Mahavira (انظر ص ٢٦١ من النص الإنجليزي) وما بعده كان الاستغراق الرئيسي للدين الهندى هو "الانعتاق على أنه انعتاق على أنه انعتاق روح الإنسان \_ التي هي خالدة \_ من أسر الجسد أو بتعبير آخر من عبودية الجسد. فكل من البوذية واليانية Jainism تعتبر هذه الفكرة (انعتاق الروح الخالدة من فكل من البوذية واليانية المحور الجوهري للدين \_ لتحقيق فكرة البقاء (عدم الموت الجسد) فكرة تمثل المحور الجوهري للدين \_ لتحقيق فكرة البقاء (عدم الموت صلة بالحياة الجسدية نهائيًا. وهذا يعني أنه ليس بإعادة اتحاد الجسد والروح \_ يكون الخلاص.

وأكثر من هذا، فكل من البوذية واليانية، عقائد إلحادية (منكرة لوجود الله)، وهذا يحتاج لمزيد من التأكيد، لأن هذا التراث كله غير مكترث بأن يكون الله (سبحانه) هو واهب الشريعة الأبدى الذى لا بد من الامتثال لأوامره. فهذان الدينان فى شكلهما المتطرّف ينكران وجود الله، ويركزان تركيزا مطلقا على انعتاق الروح الخالدة من الجسد. فإعادة التجسد لا يُنظر إليها من قبّل هذين الدينين كعملية غير مرغوبة فقط، وإنما كشر يفوق الحد. فالحياة البشرية ليست أعظم منح الله للإنسان، بل هى لعنة ملازمة بحكم الطبيعة الحقيقية للأشياء. إنها المادة المادة موالجسد مثال عليها والتي تمثل عائقاً دائمًا أمام الروح والتي ترنو الروح إلى الانفصال عنها، وأكثر من هذا التي الهندي كله \_ بكل أشكاله \_ يذهب (عمليًا) إلى القول بأن هذه الحالة من اللاًموت وائما يمكن الحصول عليها بالنزوع الصحيح والتدريب، ويمكن الحام مارستها هنا الآن. فممارسة الخلود إذا هو الهدف الوحيد عادى للدين؛ مما يجعل الحاجة الملحة للوحي الإلهي أمرًا غير قائم. هذا التركيز المتطرف (أو الشديد) على تجرية الخلود، أدى إلى مزيد من تطرف مؤيدي القدانتا Vedanta الهندية (انظر من الوحدة صريح على المنصرية الخلود، أدى إلى مزيد من تطرف مؤيدي القدانتا Vedanta الهندية (انظر من الوحدة صريح على المنصرة الوحدة المنحة المنصرية المنصرية المنابة المنابة تهم الروح البشري في هذه الوحدة صريحة الخود، أدى الى مزيد من تطرف مؤيدي القدانتا Vedanta الهندية (انظر من النص الإنجليزي) في مطابقتهم الروح البشري في هذه الوحدة

العميقة والمنعزلة بمصدر الكون وأساسه الواحد وغير المتباين: لقد طابقوا بين الروح والألوهية بمعنى أن الروح عندهم هي الله، وزعموا أنه إذا ما تحققت هذه الحالة من خلال المارسة والتجرية، بدا كل العالم الظاهري وهمًا وخداعًا. والعقل الديني الأوروبي \_ خاصة بالنسبة للبروتستنط الأصوليين Orthodox Protestant \_ لا يرى في هذه المطابقة إلا تجديفًا على الله. حقيقة، لقد وصفها هندريك كريمر Hendrik Kraemer اللاموتي الكبير في حركة الكلفنية الجديدة Neo-Calvinism بأنها تكرار للمعقوط Fall . وعلى هذا، فكم هي مختلفة اختلافا أساسيا قيم إسرائيل (\*) عن قيم الهند! سنتحقق الآن كم هي واسعة تلك الشُّقّة بين هذين النوعين من الأديان (أديان النبوات وأديان الهند)، فبالنسبة لأديان النبوات لا يعيش الإنسان إلا مرَّة واحدة مفروض عليه فيها أن يعمل وفقا لإرادة الله ومشيئته، الله الذي أوحى نفسه له وعرَّفه بنفسه وما يريده. وبالنسبة لأديان الهند، فالإنسان يدور في دائرة مفرغة (لا نهاية لها) من الميلاد وإعادة الميلاد، ومستول عن هذه الدائرة الله (إن كان موجودا) أو الطبيعة، ويقع على الإنسان عبء تحديد غايته، وخُلاصه بوضع نهاية لكل ما هو شبحي وعديم المعنى. وبالنسبة لأديان النبوات يتواجه الله والإنسان، أحدهما كسيد أو كرب والآخر (الإنسان) كعبد له، أما بالنسبة لأديان الهند، فلا إله وحتى إذا كان موجودا فلا فرق بينه وبين روح الإنسان. إن التناقضات التي ركَّزتُ عليها بين الشكلين المتطرفين لهذين النوعين من الأديان أمر صحيح ومتفق عليه. فالتراث الهندى ـ رغم أنه إلحادى بشكل متتابع إلا أنه \_ يتوق مرة أخرى دائما لفكرة عن الألوهية أكثر كفاية، وهو ما منذكره في الفصول الخاصة بالهندوسية والبوذية في هذه الموسوعة، لكنني أظن أننا لا نكاد نتشكك في أن التركيز المسيطر في الدين الهندي هو \_ في التحليل الأخير إن لم يكن في الظواهر المباشرة - التحقق النهائي من خلود الروح، وهذا التحقق دائما يقوم على التجرية لا على واجب الإنسان نحو الله. والفرق بين هاتين المجموعتين الدينيَّتيْن ريما أمكن صياغتهُ على هذا النحو: تبدأ ديانات النبوَّة بالله وتعاملاته مع الإنسان هنا والآن في عالم المكان والزمان، أما التراث الهندي الباطني mystical فيبدأ

<sup>(\*)</sup> تعنى كم هو مختلف تراث الهند الدينى عن تراث اليهودية لوكما هو واضح من السياق ومن استخدام المؤلف للمصطلحات، فإن هذه العبارة تعنى كم هو مختلف تراث الهند الدينى عن تراث اليهودية والمسيحية والإسلام (المترجم).

من الروح البشرى وحالة تخلصها من العالم، فالخلاص سواء تم بجهود الفرد نفسه أو من خلال عطية الله، يعنى دائما الانعتاق من القيود التي تربط الروح بالمادة.

هذه الإلمامة الموجزة عن الفروق الأساسية التي تفصل هذين التراثين الدينيين الكبيرين .. تبدو ضرورية إذا أراد القارئ أن يفهم الأديان الشرقية الصحيحة. وكانت إضافتي لفصل أخير في هذا الكتاب عن بوذا الجديد A New Buddha وطاو الجديد New Tuo ترجع إلى حد كبير لهذا السبب، فهذا الفصل يتعامل مع عمق سيكولوچيا يونج Jungian depth psychology والمادية الجدلية الماركسية، فكلا النظامين من نظم التفكير يحملان تشابها لا يخطئه العقل مع كثير من الدين الشرقي(\*). والنظم (العقائد) التوحيدية monotheistic الكبرى في الشرق الأدني، والتي ورثها الغرب جزئيا، لم تُملِّ من التركيز على الفصل المطلق بين الله من ناحية، ونظام الخُلِّق (بفتح الخاء) من ناحية أخرى، فالله والطبيعة ليسا مصطلحين يحل أحدهما محل الآخر كما ذهب سيينوزاSpinosa. وعلى أية حال، ففي النظم الشرقية Oriental (المقصود الهند والشرق الأقصى) لا نجد فصلاً واضحا أبداً بين الاثنين، فالله هو الطبيعة، والطبيعة هي الله. هذا هو ما جعل الأديان الشرقية (في الهند والصين..) قريبة جدا من علم النفس كما صاغه يونج، ومن المادية الجدلية \_ على الأقل كما شرحها إنجلز Engels. فيونج رأى \_ وهو على حق تماما \_ أن كثيرا مما هو في الأديان الشرقية (المقصود الهند والشرق الأقصى)، يندرج في نطاق علم النفس أكثر من اندراجه في نطاق الدين، على الأقل بالنسبة لمفهوم الدين في الغرب، وكان يونج يرجع دائما للمصادر الشرقية ليقيم الدليل على صحة نظرياته السيكولوجية. لقد وصل يونج في الحقيقة لكثير من الأمور الجوهرية في الدين الشرقي (المقصود الأديان في الهند والصين وشرق آسيا عموما) وحوّلها إلى مصطلحات وصياغات سيكولوجية وذاتية Subjective، وعلى النحو نفسه كان إنجلز Engels فكل فلسفته المادية الجدلية بتفسيرها لكل الوجود كتيار متدفق مستمر دائم التغير قائم على "قوانين الطبيعة" المحددة والثابتة \_ ما هي إلا إعادة صياغة للعقائد المحورية للأوبانيشاد Upanishads والفلسفة الطاوية في مصطلحات حديثة فيونج وإنجلز من ناحية والتراث الهندي ونظيره الصيني \_ الطاوية \_ من ناحية أخرى، كل منهما يفستر الأمر ويوضحه، وسوف نتناول هذا الموضوع مرة أخرى في خاتمة هذه الموسوعة.

<sup>(\*)</sup> وفقا لمصطلح المؤلف، فالإسلام دين غربى Western والمقصود بالدين الشرقى كما هو واضح الأديان المنبثقة من الهند. (المترجم).

مقدمة المحرر ......

#### منهج التناول

تقتصر المالجة في هذه الموسوعة على العقائد الحية، لذا فإننا لم نتعرّض البتّة للأديان البدائية أو للأديان الوطنية لثقافات أو حضارات عظمى ولّى زمانها ونحن بعدم تناولنا لها لا نقصد أنها غير شائقة أو غير مهمة وإنما لأنها موضع اهتمام أكاديمي خالص هذه الأيام، وأنها حتى رغم إسهامها في تكوين الأديان التي مازالت حيّة فإن محتواها لابد أن يزيد من حجم موسوعتنا هذه، وهي بالفعل كبيرة الحجم. وريما ثار سؤال عن سبب إدراجنا للديانة الزرادشتية في هذه الموسوعة عن الأديان الحية، مع أن معتنقيها لا يزيدون على ١٠٠ ألف في هذه الأيام \_ وكيف نتناولها بين الأديان الكبرى الحية في العالم. والإجابة هي أن الزرادشتية \_ كإحدى أديان النبوّات \_ هي الوحيدة الواقعة خارج نطاق الأديان السنّاميّة، كما أن تأثيرها على دينيّن سامييّن على الأقل بدا جوهريا. وكذلك الأمر بالنسبة لليانية Jainism أدرجناها هنا لأنها تمثل إسهاما حقيقيا في الفكر الديني.

وما دمنا قد اقتنعنا أن الأديان تنقسم بالفعل إلى أديان نبوات، وأديان باطنية -mys tical or immanentist فلم تعد هناك صعوبة فى ترتيب هذه الموسوعة، ففى الجزء الأول الذى أطلقنا عليه اسم أديان النبوات قدمنا التراث الإيمانى أو النبوى كما قدمته اليهودية، وكما قدمه الدينان العالميان \_ المسيحية والإسلام \_ الخارجان من رحمها(\*) اليهودية، وكما قدمه الدينان العالميان \_ المسيحية والإسلام \_ الخارجان من رحمها(\*) (رحم اليهودية). ثم أعقبنا ذلك بالحديث عن مجرى إيمانى فرعى خاص بالتراث النبوى (الإيمانى) الكبير للزرادشتية، الذى رغم ظهوره فى الولايات الشرقية لإيران القديمة إلا أنه \_ مع ذلك \_ مُفّعَم بالروح النبوية ذاتها التى فى الأديان السنامية. وفى الجزء الثانى الذى عنونًاه "أديان الحكمة Wisdom "، عدنا لتناول التراث "الباطنى" أو "الحلولى" Thinduism، وقد بدأنا بالشكل الأول لهذا الدين \_ المراحل الباكرة فى الهندوسية المنير للاستغراب حتى يومنا هذا. وبعد ذلك تناولنا فروع الهندوسية ؛ الصغير منها والكبير \_ اليانية أولاً ثم البوذية فى ظهوراتها المتعددة تعددا هائلا، ثم تتبعنا الشانتو Shanto الدين الوطنى الليابان؛ إذ بدت ملائمة أكثر فى موضعها هذا الذى تناولنا ما فيه بسبب روابطها لليابان؛ إذ بدت ملائمة أكثر فى موضعها هذا الذى تناولنا ما فيه بسبب روابطها

<sup>(\*)</sup> يؤمن المسلم أن دينه وحى من الله سبحانه، وهذا لا يعنى انقطاع صلته بالدينين السابقين، فالإسلام أتى ليصحح ويُكمل لا ليهدم. (المترجم).

٣٤ موسوعة الأديان الحية

الجوهرية التى جعلتها تتطور مع البوذية. وأخيرا تناولنا التيارات الفرعية فى هذا التراث الدينى الباطنى أو الحلولى ـ الكونفوشيوسية والطاوية، ويمثلان الإسهام الصينى فى الصورة العامة للأديان.

والطاوية على نحو خاص تمثل النوع نفسه من الدين المنبثق من التيار الدينى الرئيسى الهندى، لكن الكونفوشيوسية تقف بمفردها ذلك لأنها أقرب ما تكون لطريقة لإدارة الحياة وكيفية السلوك فيها، منها إلى الدين أو العقيدة وبعض ما ذكرناه عنها يبدو ضروريا \_ على أية حال \_ لجعل الصورة الصينية الكلية أكثر قربا للفهم ولم يكن تخصيص مساحة لتناول الأديان المختلفة أمرا يسيرا فقد بدا صحيحا ولا مفر منه أن نجعل المسيحية والبوذية تتلقيان معالجة كاملة (مفصلة) لأن المسيحية هى الدين السائد في الغرب، والبوذية هي السائدة في الشرق (الأقصى)، فكل دين منهما \_ في مجاله الحيوى \_ كان (أو لا يزال) هو صاحب التأثير الديني السائد في أحد نصفي مجاله الحيوى \_ كان (أو لا يزال) هو صاحب التأثير الديني السائد في أحد نصفي العالم. فكان من الضروري أن نخصص خمسة أقسام متباينة الطول للمسيحية، وكان هذا باعثا على الأسي لأنها تظهر أن المسيحية \_ من بين كل أديان العالم \_ لا تزال هي الأكثر انقساما إنني على وعي \_ بشكل جيد \_ أن نتيجة ذلك هو ألا تكون هناك صورة واضحة للمسيحية ككل متكامل، لكن على الأقل فإن هذا يثير سؤالا عما إذا كانت هذه الصورة الواضحة للمسيحية لها وجود فعلى.

وقد تركنا المعالجة الدقيقة لكل فصل \_ إلى حد كبير \_ لكاتبه الذى هو فى كل حالة خبير معروف فى مجاله. وكان لا مفر من ذلك، كما كان ذلك أمرًا مطلوبا، ومن هنا فإن العمل التحريرى لم يتدخل إلا فى أقل القليل. لقد أشرت لتوى للاختلاف الكامل بين أديان "النبوات" وأديان "الحلول"، وكان من الضرورى أن يؤدى هذا الاختلاف إلى اختلاف فى طريقة المعالجة وفى درجة التركيز على عناصر بعينها، وتركنا للخبير وحده (كاتب المقال) فى كل مجال من المجالات التى يتناولها أن يقرر ما هو العنصر الأساسى، وما هو غير الأساسى، وفى كل حالة قبلت وجهة نظر الكاتب باعتبارها الفيصل النهائي. وتمت المعالجة فى كل فصول الموسوعة وفقا للمنهج التاريخي، وكان اتخاذ منهج آخر مسألة تكاد تكون غير ممكنة، لأن الدين الحي وفقا للحقيقة المطلقة يعنى أنه مازال حيا، أنه نام، ومن المحال تماما أن نفهم أى دين في وضعه الحالى دون معرفة الجذور التى انبثق منهاً. وهذا ينطبق أكثر ما يكون على الأديان الهندية التى لا ينطبق

عليها شيء سوى أنها مسار عقلى عبر التاريخ، كما ينطبق على المسيحية والإسلام، فكلاهما ظهر تحت أضواء التاريخ الساطعة. وعلى سبيل المثال، لم يكن من الممكن أبدًا قهم هندوسية اليوم دون أن نعرف كلاً من جذورها الأولى التى نبتت منها، والعناصر الأجنبية التى لحقت بها في عصور حديثة نسبيا، وهذا العنصر الأخير لا يقل أهمية عن العنصر الأول، فليس أى دين منهما متطابقا في مبناه مع الآخر، وإذا كان هذا العمل يبدو للوهلة الأولى خلطًا مُربكا لعقائد متضارية فهذه هي طبيعة الحالة، فقد كلن هدفنا الدائم هو تقديم كل دين من خلال سياقه؛ مما أدى إلى تمسكنا بتطوره الداخلي في خطوط فردية \_ خاصة به \_ فالبوذية \_ على سبيل المثال \_ لا يمكن معالجتها بمصطلحات مسيحية، كما أن المسيحية لا يمكن معالجتها بمصطلحات بوذية. وذلك في الأساس لأن الدينين لا يتعاملان مع نفس الموضوع، وكان من مهام الحرر أن يرى ما إذا كان كل دين قد تم تقديمه من خلال خلفيته لا ضدها.

وعلى هذا، فنحن نأمل أن نقدم للقارئ العام فكرة عن العقائد، صادقة وعلمية ومحايدة، تلك العقائد التي عاشها العالم منذ فترة طويلة جدا، ورغم هجوم العلمانية في التاريخ الحديث استمرت هذه العقائد حية. وعلى أية حال، لا بد من كلمة تحذير. لن الغالبية العظمى من الأديان التي عالجناها في هذه الموسوعة، تطورت تطورا معقدا، وكثير مما سيرد في الفصول التالية سيكون غريبا بالنسبة للقارئ الذي ليس له علم مابق بأديان الشرق (المقصود الهند والصين والشرق الأقصى عامة). وعلى أية حال، لم يكن من الممكن تجنب ذلك لأن فئات الأفكار في الهند مختلفة تماما عن أفكار الغرب الحديث. حقيقة لا بد أن نذهب إلى أبعد من ذلك، فيما أنه يبدو جوهريا أن نولى تطور العقيدة المسيحية التي تبلورت في مجمع نيقية عناية فائقة ونعالجها معالجة مكتملة \_ لكن لا بد من القول أيضا أن الصيغة الإيمانية التي قبلها المسيحيون في هذا المجمع والذين يعتبرون أنفسهم شركاء في التراث المسيحي الأصولي (الأورثوذكسي، ولا علاقة للكلمة هنا بمفهومها الضيق أي المذهب الأورثوذكسي، المعروف)، هذه الصيغة (صيغة مجمع نيقية التي عُرفت بقانون الإيمان المسيحي) أصبحت الآن صعبة وغامضة بالنسبة للإنسان المسيحي المعاصر الذي رغم أنه يدعو نفسه مسيحيا، فإنه لم يسأل نفسه أبدا عن حقيقة تصديقه للأمور المتعلقة بالتثليث، وطبيعة المسيح. وأن نحذف هذه العقائد الأساسية التي أدت إلى هذه الصيغة الإيمانية قلما \_ على أية حال \_ يقدم صورة صادقة للمسيحية، فرغم أنها صعبة وغير مفهومة

فإنها - مع ذلك - تمثل واحدة من الروابط القليلة التي تربط الأورثوذكس بالكاثوليك، والكاثوليك، والكاثوليك بالبروتستنط (الإصلاحيين) .

وقد يبدو غريبا أنه رغم كثرة المناطق التى غطتها هذه الموسوعة، فإننا مازلنا نأمل أن يجد فيها القارئ على الأقل دليلا محايدا لهذه العقائد المتوعة تنوعًا مذهلاً والتى لا تزال تدفع العالم. لقد كان المقصود من عملنا هذا أن يكون نوعًا من الأدلة الإرشادية لعقائد العالم وأديانه، لكنه دليل محايد لم يحاول المحرر فيه أن يشير إلى ما يعجبه منها، وإنما توخى الموضوعية. إنه عمل نأمل أن يقوّمه بنفسه.

ر.س. زينر استاذ الأديان الشرقية جامعة اكسفورد (۱) اليهوديَّة أوْ دين إسرائيل

بقلم ر.ج تسڤى ڤيربلوسكى مُعاضِر فى علم مقارنة الأديان بالجامعة العبرية بالقدس



# منهج الدراسة ومجالها

تُعتبرُ اليهوديّةُ هي أقدمُ الدياناتِ الحيّةِ الكبرى في العالم الغربيّ، ولابُد أنْ يعطيها هذا القدم ـ وَحده- أهميةٌ كافيةٌ توازن ضاّلة عدد مُعتنقيها إذا قورنت بلسيحية والإسلام. لكن الأهمية التاريخية لليهودية ارتبطت في حقيقة الأمر بطريقة ما ـ بكونها منبع Parents الديانتين الأُخريين (المسيحية والإسلام)(\*)، فكلاهما يكونان ما يُعرف بعقائد التوحيد Monotheistic Faiths والكنيسة المسيحية على وجه التحديد اعتبرت نفسها دائما الوريث المباشر والشرعي لإسرائيل التوراتي المتعالقة المنافقة السيحية على أية حال، فإن استلهامنا لمثل هذا السجل التاريخي لليهودية يزيد ـ بشكل خطير ـ من الصعوبات التي ستقف في طريق أية معاولة لتقديم معالجة مُرضية لها. فقد كان على الكاتب أن يختار بين المنهج التاريخي حيث يتتبع الأُصول والتطورات في الحياة الدينية والفكرية في فترات متتائية، والعرض المنظم الذي يُعالج والتغيرات في الحياة الدينية والفكرية في فترات متتائية، والعرض المنظم الذي يُعالج من خلال مقطع مستعرض "عمودي Vertical" لكل منهما مزاياه وأخطاره فالتناول من خلال مقطع مستعرض "عمودي أVertical" لكل منهما مزاياه وأخطاره فالتناول النظم هو الوحيد الذي يُقدم لنا \_ بعدالة \_ المني المتكامل، والكلّية الوظيفية لصورة هذا الدين أو بتعبير آخر هيئته وشكله العام، لكن هذا النّهج يُؤتي نتائج مغايرة إن نحن اخترنا \_ بشكل اعتباطي زادت درجة هذا الاختيار الاعتباطي أو قلت \_ وجهًا واحدًا اخترنا \_ بشكل اعتباطي زادت درجة هذا الاختيار الاعتباطي أو قلت \_ وجهًا واحدًا

<sup>(\*)</sup> المسلم - وكذلك المسيحى - يؤمن أنّ دينه وحى مباشر من الله، لكن هذا لا ينفى وجود "مشترك" بين الأديان الثلاثة، ويعتقد المسلم أن دينه أتى ليصحح ويكمل ما سبقه من الأديان لا يهدمها، والإسلام ينطوى على الدينين السابقين عليه. (المترجم).

من وجوه هذا الدين أو مرحلة من مراحله التاريخية لنعكف عليها ونصفها (دون سواها من الوجوه والحقب)، فالإسلام كما نزل على محمد على (النص:إسلام الغزالي) وكذلك الأمر بالنسبة مختلفا عن الإسلام كما قال به الغزالي (النص:إسلام الغزالي) وكذلك الأمر بالنسبة للمسيحية، فمسيحية الرَّسل الأوائل (الدعاة الأوائل apostles)(\*) مختلفة عن مسيحية السكولاستيين (الذين مزجوا المسيحية بالفلسفة وحاولوا إخضاع الفلسفة للمسيحية وحاولوا إيجاد صلة عقلية بين العقل والدين المسيحي في العصور الوسطى وعصر النهضة في أوربا). وبطبيعة الحال، فإن اختيارنا منهجا من بين هذين المنهجين لا يعتبر اعتباطا من وجهة نظر أولئك الذين ينكرون أن الأديان تتمو وتتغير في مفاهيمها الجوهرية major respects، ووجهة نظر أولئك الذين يقولون بأن الدين الوحيد الحق الجوهرية الذي يدين به الكاتب) هو الذي ينبثق جاهزا متكاملا من الله كما انبثق (وهو الدين الذي يدين به الكاتب) هو الذي ينبثق جاهزا متكاملا من الله كما انبثق بالاس Pallas من زيوس(\*\*) كدن هذا الاتجاه الأخير لم يعد يؤمن به أي من اللاهوتيين المعول عليهم، فما البال بالباحثين ذوى الاتجاه النقدى. ومن ناحية أخرى فإن التناول التاريخي، بينما هو يتتبع زمنيا – بصدق – التطورات التي لحقت بالدين ويبين كيفية نموه – إلا أنه قد يفقد بسهولة معنى النَّسق الديني وجوهره في شكله الكلّي.

ولا تزال هناك صعوبة أخطر ملازمة للمنهج التاريخي. فتاريخ كل دين ثرى جدا ومتنوع حتى إننا لا نستطيع ـ ببساطة ـ أن نلم بكل مظاهره ومراحله التطورية بنظرة واحدة شاملة، حتى وإن كنا نحب غالبا أن نظن أن كل هذه المراحل التطورية والمظاهر إن هي إلا تعبيرات عن فكرة واحدة ضمنية أو تعبيرات عن نوع واحد (وإن اختلفت الأشكال) (رغم حدوثها) تظل في المجال الأساسي on one basic theme. وثمة ميل إلى اعتبار كل دين متميّز بتكوين خاص؛ وبالتالي يمكن للمرء أن يتصور كل مظاهره المختلفة باعتبارها مختومة بخاتم هذه الخصوصية الفردية أو الفردية الخاصة، وعرض سماته النمطية، وقد يكون هذا صحيحا إلى حد. فحتى إذا تحوّل الدين تحولاً كاملا بفعل تأثيرات غريبة؛ فإنه لا يزال أمامنا أن نسأل، لماذا برهنت تأثيرات خاصة على كونها حاسمة في إحدى الحالات بينما بقيت الأديان الأخرى صامدة منيعة في

<sup>(\*)</sup> كتاب الرسائل الملحقة بالأناجيل الأربعة. (المترجم).

<sup>(\*\*)</sup> إله فى الأساطير الإغريقية، انبثقت الإلهة أثينا وغيرها من رأسه كاملة النمو (أى أنها ابنته لكن دون علاقة جنسية) وانبثق منه أيضا بالاس (فهو الأب وبالاس الابن دون علاقة إنجاب جنسية). لمزيد من التفاصيل، انظر موسوعة الطفل - الهيئة المصرية العامة للكتاب - وورلد بوك.

وجهها، أى فى وجه هذه التأثيرات. ويحدث غالبا أنّ دينا ما يتم إثراؤه حقا بتشرب تأثيرات نميل إلى اعتبارها غريبة تماما عنه وأنها ليست إلا متنافرة مع طبيعته الجوهرية. وبين الأمثلة على هذا النوع: الإنكار الزائف للتأمل الروحى فى المسيحية Abbalah وتاريخ الصوفية فى الإسلام(\*) والقبالة (\*) والقبالة ملك في اليهودية. لقد ذكرنا هذه الأمثلة هنا كى نشير إلى ضرورة تجنب التعميم العقدى dogmatic

وكي نقدم تناولا حقيقيا كافيا لنظام (نُسق) ديني، فلنا أن نولي اهتماما مساويا لأفكاره ومعتقداته وآماله وتوقعاته، تماما كما نولي اهتماما لحياة معتنقيه وطريقة تطبيقهم لمعتقداتهم (العادات والأخلاق والعبادة والأمور الطقسية .. إلخ)، فهذان الحانيان بمثلان الجانب الداخلي أو الباطني inner والجانب الخارجي أو الظاهري Outer، وعلى هذا فغالباً ما يُقال إن الطقوس الدينية (الليتورچية) أو الشريعة الدينية الذين هي إلا مظاهر "للإيمان" Faith أو تعبير خارجي عنه، بينما الإيمان هو محتوى الدين الحقيقي وجوهره. وعلى أية حال، فإن الأمر ليس بهذه البساطة التي عرضنا بها هذا الأمر آنفا. فرغم وجود نظم تسود فيها العناصر العقلية أو الفلسفية، فثمة أديان قليلة أخرى تبدأ فقط من شروح واضحة للأفكار والتعاليم والعقائد وما إلى ذلك، تنطلق من ذلك إلى توضيحها أو التعبير عنها بعبادات وممارسات ذوات مضمون رمزي. وعلى النقيض من ذلك، غالبا ما يكون ما نطلق عليه التعبير العملى أو التطبيقي هو المادة الأساسية المتاحة لنا وأن علينا أن نعمل من خلالها باحثين عن "الجوهر" بالقيام بتحليلات تفسيرية غالبا ما لا تكون سوى تخمينات قائمة على الظن، كما لا يخفى. لكن حتى عندما تتاح لنا تقارير موثقة عن الإيمان أو العقيدة من خلال الطقوس وقوانين الإيمان، فمن الخطأ أن نقول إن الممارسات الدينية إن هي إلا مجرد "تعبير" عنها. وإنما يمكننا أن نقول ـ بالقدر نفسه ـ إن المقولات اللاهوتية مجرد أفكار محرَّدة، وإنها تعبيرات عقلية أو فكرية على نحو ما للمعنى الكامل الصادق للحياة الدينية متمثلة في العبادة والممارسة العقلية. إذ يمكن للمرء أن يقترب أكثر لقلب الكاثوليكية بحضور القداس ثم بقراءة الموجزات اللاهوتية، والموازنة تصبح صعبة \_ على نحو خاص ـ عند عرض اليهودية، الزاخرة بالتفاصيل الطقسية (الشعائرية)

<sup>(\*)</sup> من المؤكد \_ تاريخيًا \_ أن الصوفية بمعناها اللاحق لم يكن لها وجود في عهد الرسول على وصدر الإسلام: إذ كان المسلمون وقتها في حركة دائمة، وكانوا مشغولين بالفتوح ونشر الدين وتأسيس الدولة. (المترجم).

والتطبيقات أو الممارسات الدينية، تماما كما هي زاخرة بالمعتقدات والمعارف الدينية religious lore . لكن بينما نجد الأول (الطقوس والتطبيقات) محدَّدة ومقنَّنة ومترابطة، فإن الجانب غير التشريعي من التعاليم الدينية يتسم بالمرونة أو الانسياب وعدم التحديد ويصعب وصفه أو تحديده، وإنما هو مقبول وفقا لنوع من الإقرار أو التصديق الصامت وهو مبجّل تبجيلا متوارثا (نقله جيل عن جيل)؛ لكنه غير مدعّم بنسق فكرى منظم أو غير مدعّم من سلطات أكليريكية. وهذا ما حدا ببعض المؤلفين إلى أن يؤكدوا بشكل ملموس المقولة الخاطئة، التي مؤداها أن اليهودية لا لاهوت لها (ليس فيها جانب عَقَديٌ) وإنما بها شريعة فقط. وكتاب آخرون أخطؤوا \_ لكن في الاتجاه الآخر \_ بتقديمهم لاهوتيات منظمة لليهودية، وهي بطبيعة الحال \_ ليست فريدة من نوعها \_ لكن إيرادها في سياق عقلي من خلال مقتطفات من التعاليم الدينية \_ حتى لو كانت من كتابات أكثر الرّابيين (\*) شهرة \_ لا تجعلها تمثل لاهوتا (حقيقيا). وحقيقة الأمر أن القيمة الدلالية لكلمة "لاهوت theology" قد تحددت باستخدامها في تاريخ المسيحية؛ حيث كانت في هذا التاريخ ـ تاريخ المسيحية ـ مجموعة أفكار مهيمنة ذات طابع إلهي، أو على الأقل حقائق إلهية (مقدسة) موحى بها عن الخلاص يمكن أن تكون موضوعا للدراسة المنظمة. وكما سيظهر بعد ذلك، فإن اليهودية تتركز حول وحى الإرادة الإلهية التي يُعد تجليها أو ظهورها أو اتخاذها مظهرا لها متمثلاً في الشريعة \_ هو الموضوع الرئيسي للدراسة المنظمة، فما نسميه لاهوتا يهوديا هو في الحقيقة جهد المعلمين الدينيين اليهود في فهم خلفية الإرادة التي هي (في جانبها التطبيقي) شريعة إسرائيل. وإن استخدمنا التعبير المناسب الذي استخدمه ليوبيك Leo Baeck قلنا إن اللاهوت اليهودي هو "الانعكاس reflection" على التاريخ والتراث اليهوديين كما أنه "لاهوت المعلمين theology of teachers " لكن ليس بالمعنى الذي تتعامل به الكنيسة مع رموز الإيمان المسيحي. فالجانب الخارجي أو الظاهري Outer لليهودية هو ذلك الجانب الذي يتميز بأنه - نسبيا - أكثر توثيقا وأكثر انضباطا وأكثر تفصيلا، من الجانب الداخلي أو الباطني inner لها. إنه لمن المفهوم بدرجة كافية أن العبرانيين ليس لديهم مقابل دقيق لمصطلح "اللاهوت"، "فالشريعة" أو قواعد الممارسة والتطبيق يُطلق عليها اسم

<sup>(\*)</sup> الرَّابيين ونفضل استخدام هذا اللفظ بدلا من الرَّيانيين أو الرِّبيين بكسر الراء وتشديدها/ راجع مقدمة الترجمة العربية. (المترجمة).

الهالاخاه halakhah، أما الجانب الداخلى فهو الأجادة (\*) aggadah (الذي يعنى حرفيا مجموعة المعارف والتقاليد) Lore وهما التوراة. أمّا وقد ذكرنا بعض المزالق المرتبطة بمحاولة وصف دين ما، فمن الواضح أن أحدًا من الكتاب ليس في وسعه أن يتجنبها، فكل ما يمكنه عمله هو أن يقع فيها لكن بعينين مفتوحتين عن آخرهما. ولأغراض دراستنا الحالية، وهي تقديم عرض مركّز لليهودية، يجب أن يكون كافيا أن نشير أننا سنقتصر على الإشارة لليهوديّة الرّابية (كما قدمها الرابيون) Rabbinic كما وجدت طوال زهاء ألفَى عام، وكما تبلورت في بناء محكم لليهودية الأرثوذكسية من القرن السادس عشر إلى القرن الثامن عشر. وعلى أية حال، فإن هذه اليهودية الأرثوذكسية التى تظهر الملامح السائدة أو الكلاسيّة لليهودية الرابية والتي سنقصر الحديث عنها ـ ليست هي كل اليهودية (\*\*). ومما يتلاءم مع أغراض بحثنا أن نقسمه إلى خمس فترات:

- (أ) الفترة التوراتية .
- (ب) التطورات ما بعد التوراة، واندماج نوع من اليهودية أصبح فى النهاية مدرجا فى التلمود .
- (ج) العصور الوسطى، ما ظهر فيها من قمم فى الفلسفة الدينية والتصوف (ح) الكتساب المعرفة الإلهية بالتبصر الروحى mysticism).
- (د) تحطم الاستشراف الموحد في العصور الوسطى في حوالي نهاية القرن الثامن عشر: التحرير أو الانعتاق emancipation، والاستيعاب assimilation، والإصلاح reform، والأرثوذكسية الجديدة neo والصهيونية Zionism.
  - (ه.) وهذا العنصر سنتناوله في سياق الحديث عن العنصر السابق.
- (و) ذروة التطورات السابقة فى خلق أو إيجاد الدولة اليهودية: استقطاب الحياة اليهودية فى إسرائيل وعند يهود الشتات Diaspora.

<sup>(\*)</sup> الأجادة aggadh مواد غير موثقة في التراث الرابى تتناول موضوعات أخلاقية ولاهوتية. أما الهجادة Jews, by A, Un- فنص يتلى قبل تناول وجبة الفصح وبعدها، يحكى قصة الخروج من مصر -terman P.232

<sup>(\*\*)</sup> من المفهوم للقارئ أن القول بأن الأجادة والشريعة كلتاهما توراة، مجرد تعبير مجازى يفهم منه أهمية الأجادة.

# الكتاب المقدس اليهودي

حجر الزاوية في اليهودية هو الكتاب المقدس العبراني Hebrew Bible \_ وهو الجزء من الكتاب المقدس(\*) المسيحي، المعروف بالعهد القديم، وبهذا المعنى سنستخدم كلمة Bible أي الكتاب المقدس اليهودي في هذا الفصل. وإذا أردنا مزيدا من التجريد فإن القسم الأول من الكتاب المقدس اليهودي (العهد القديم) ونعني به أسفار موسى الخمسة (البنتاتوش Pentateuch) هي التي تعتبر بشكل مباشر وبصفة أساسية وحيا من الله. وهنا قد نلاحظ أنه حتى إذا كان الكتاب المقدس اليهودي \_ كوثيقة تاريخية \_ لا يسمح بإعادة تكوين الأحداث بشكل موثق وكامل \_ فإن قيمته بالتأكيد لا بمكن تجاوزها كتعبير حرفي عن رد فعل إسرائيل إزاء هذه الأحداث، أو بتعبير آخر تعبير عن طريقة تجاوبهم معها. بل إنه بقراءة الكتاب المقدس اليهودي باعتباره وثيقة تاريخية فحسب، يمكننا أن نجد فيه ما يُعد مفيدا لأغراض دراستنا الحالية ـ شهادة شعب بكامله يخبرنا بتجربته واستجابته في سياق تعاملاته مع ما هو إلهي أو مقدس. والمعنى الضمنى الذي يمكن استخلاصه هو أن الكتاب المقدس اليهودي رغم أنه ذو أهمية عالمية، إلا أنه كتاب شعب بعينه أو بتعبير آخر كتاب خاطب شعبًا بعينه \_ هذه الفكرة تعقد تعقيدا شديدًا فهمنا لليهودية. حقيقة إن اليهودية ظلت حتى اليوم دين أمة بعينها \_ ونعنى بها إسرائيل أو الشعب اليهودي. إلا إنه لمن المهم أن نذكّر أنفسنا في مستهل هذه الحقيقة التاريخية الخاصة باستمرار وطني لليهود أو بتعبير آخر استمرار المجموعة أو الجماعة اليهودية، ذلك لأن هذه الحقيقة تتشوَّش غالبا بادِّعاء الكنيسة المسيحية أنها الوريث الشرعي أو الخليفة الشرعي لإسرائيل أي أنها \_ أي الكنيسة المسيحية \_ هي إسرائيل الحقيقي، وعلى أية حال، فإن هذا الادعاء لا يعدو كونه ادعاء لاهوتيا فحسب: إنه ليس حقيقة تاريخية، وبالتالي فليس من حاجة إلى الاهتمام به في بحثنا هذا (\*\*\*). قد تكون قضية شائقة تلك المتعلقة بما إذا كانت هذه العلاقة بين الدين

<sup>(\*)</sup> عندما يقول المسيحيون Bible أو الكتاب المقدس، فهم يقصدون بذلك العهد القديم والعهد الجديد بما فيه من أناجيل ورسائل الدعاة الأوائل للمسيحية ـ كل ذلك معًا، وغنى عن القول أن اليهود لا يعترفون بالأناجيل وهذه الرسائل المشار إليها ولارؤيا يوحنا اللاهوتي.... إلخ. (المترجم).

<sup>(\*\*)</sup> هذه هى النقطة الفارقة و الجوهرية والتى لم تتناولها كتب التراث الإسلامى التى تعرضت لليهودية، فهم يعتبرون الله \_ سبحانه \_ إلههم وحدهم، وأنهم هم وحدهم شعبه كعنصر أو عرق أو جماعة، وأنهم هم وحدهم أصحاب (العهد) مع الله، وبالتالى فاليهودية ليست دين دعوة أو تبشير، حتى لو تحول مسلم أو مسيحى لليهودية فإنه لا يدخل (العهد) مع الله سبحانه، ولا يُختن، وهذا هو الفرق الجوهرى بينها وبين المسيحية والإسلام . (المترجم).

والأمة على نحو يجعلهما قريبين من أن يكونا متطابقين قد وُجدت بحكم الضرورة، أم أن الأمور قد تكون سارت بشكل مختلف (أو كان من الممكن أن تسير بشكل مختلف). ورغم أنه يظهر في بعض فترات تاريخ اليهودية أنها كانت دين دعوة نشطا (انظر على صبيل المثال: إنجيل متى، الإصحاح ٣، الفقرة ١٥)، إلا أنها في الحساب النهائي ظلت دينا مرتبطا بالشعب اليهودي ارتباطا أساسيا وارتباطا أكثر ما يكون قصرا على هذا الشعب اليهودي. ارتباطا أوضح بكثير من ارتباط الكنيسة المسيحية بالشعب الإنجليزي أو الشعب الإيطالي على سبيل المثال (أو حتى بالحضارة الأوروبية عامة)، وأكثر من ارتباط الإسلام بالعرب أو التصاقه بهم (\*). والذي لا شك فيه أن الحدود الإثنية ارتباط الإسلام بالعرب أو التصاقه بهم (\*). والذي لا شك فيه أن الحدود الإثنية بعض الجوانب، لكنها من ناحية أخرى قد أضافت بالتأكيد لمسة من الواقعية realism بعض الجوانب، لكنها من ناحية أخرى قد أضافت بالتأكيد لمسة من الواقعية تعالمات مرتبطة بالتاريخ والحقيقة الاجتماعية. فهم لم يستطيعوا فصل الدين عن حقائق الحياة السياسية والوطنية ـ باستخدام أداة لاهوتية، كالفصل مثلا بين ما هو ديوى وما هو دنيوى .

فأنبياء تاريخ الكتاب المقدس اليهودى وكتّابه فسروا الهزائم والأسر والخروج والمعاناة كنتائج لفشل اليهود فى تحقيق إرادة الله فى المجتمع، سواء كان تفسيرهم هذا صحيحا أم غير صحيح. فلم يكن الدين أبدا بقادر على الانفصال عن التاريخ الحى على المستوى المادى والروحى لشعب تاريخى حقا (له وجود تاريخى حقيقى)، هذا التّمحّور حول الذات الذى لبس لبُوسًا وطنيًا يُصبح - فى الحقيقة - مصدر فوة دينية ذات قيمة إذا تم إدخاله ضمن منظور أوسع وأكثر شمولية على تاريخ إسرائيل. فرغم أن هذا الكتاب يتناول اليهود فى الأساس إلا أنه يبدأ بالإنسان، فالإصحاحات الأولى من سفر التكوين تخبرنا عن الميثولوجيا اليهودية فيما يتعلق بالكون والإنسان فى الكون. ولوضع هذا فى مصطلحات مسطحة أقرب إلى المفاهيم العصرية نقول: العالم (الكون) رغم ما هو ظاهر من أمره المهيب من أنه قائم على قوانين السببية وشبكة من الاتصالات المتقنة بين أجزائه، إلا أنه معلّق فى الفراغ بطريقة غامضة أو سرية الاتصالات المتقنة بين أجزائه، إلا أنه معلّق فى الفراغ بطريقة غامضة أو سرية «سرية». وشبكة ما يمكنا شرحه - وهو كثير جدًا - هو - فقط - تعريف العلاقات القائمة العائمة سرية العليه العلقات القائمة العرب العائمة العرب العائمة العائمة العرب العائمة العربة العربة العلقات القائمة العربة العلقات القائمة العربة العلية العربة العلية العلية العلية العلية العلية العلية العائمة العربة العربة العلية العربة العربة العلية العلية العربة العلية العربة العلية العربة العربة العربة العربة العلية العربة العرب

<sup>(\*)</sup> الإسلام دين عالمي ولم يدّع العرب \_ أنه مُقّتصر عليهم. (المترجم).

بين أو خلال within هذا العالم (الكون) لا ما هو خارجه. لكن العالم (الكون) ككُل يظل غامضًا، وهذا الأمر بالنسبة لبعض الأديان إلهي أو على الأقل مليء بالقوى المقدسة (الإلهية). وعلى عكس هذا، فإن الكتاب المقدس اليهودي يعلن: إنه هو الله هو ذلك الباطن، وأن المالم (الكون) هو خُلقُه. فالإنسان ككائن حي فيزيقي وبيولوجي a bio - physical organism هو جزء من الخلق، لكنه في الوقت نفسه يمثل ما هو أكثر من هذا. فهو مخلوق أكثر غموضا من سائر المخلوقات، فرغم وحدته العضوية مع الخلق، فهناك \_ في الوقت نفسه \_ فاصل بينه (الإنسان) وسائر الخلق. فالإنسان كموجود عضوى رغم أنه منغمر في الكون؛ لكنه أيضا يواجهه بوعيه والتزامه وقدرته على التجريد وقدرته اللغوية. أما بالنسبة للطبيعة فهي خلق " بشكل خام raw "، وهو -أى الإنسان \_ يوازن ذلك بثقافة أو حضارة يتمثل فيها الخلق والتحول والتمام. واستجابة الإنسان للعالم (الكون) مزدوجة، فهو كالحيوانات الأخرى يُعد جزءا مكمّلا ومستقلا في الطبيعة، لكنه على عكس الحيوانات الأخرى \_ يستجيب للطبيعة استجابة نشطة وخلاقة. إنه يُلاحظ العالم أوالكون، ويكوِّن صورًا عقلية وأفكارًا ومعانى مجردة عنه. وقد أطلق الإغريق على هذه العملية اسم "التنظير theoria" والإنسان أيضا يتدخل في الطبيعة أو معها على نحو واع، ولتحقيق أغراض أو أهداف بعينها. ولتحقيق هذه الغاية فإنه يسمو فوق الطبيعة ويتجاوزها، بأن وسع من قدراته (النص: أطال يديه) باستخدام وسائل صناعية، فقد ابتدع الأدوات لنفسه، فأصبحت هذه الأدوات في خدمته. وبلغة الكتاب المقدس اليهودي تم التعبير عن كل ذلك - ببساطة - بالقول بأن الإنسان هو حلقة الصلة في نظام الخلق؛ ذلك لأنه خلق مع سائر الحيوانات في اليوم السادس، لكنه أيضا \_ أي الإنسان \_ كان يضم في داخله الروح القَدُس the divine Spirit. فلأنه خلق على "صورة إله image of God " أو على مثاله، فقد حمل الصفات البشرية خاصة في نفسه، تلك الصفات التي جعلته متفردا عن سائر الحيوانات الأخرى وجعلته فوق بقية الخلق - بسبب هذا الشبه بينه وبين الله (كونه على صورة الله). إنه - أي الإنسان \_ في الحقيقة إله صغير a miniature of God. فهو \_ أي الإنسان \_ يخلق كما أن الله يخلق، لكن خلق الإنسان محدود بحدوده البشرية. وهذا هو المقصود بعبارة تقليد الله أو الحذو حذو الله(\*) imitatio Dei، فبالعمل - أي بإنشاء الثقافات أو الحضارات

<sup>(\*)</sup> يؤمن المسلم وكذلك المسيحى أن الله سبحانه " ليس كمثله شيء". (المترجم).

اعتمادا على معطيات الطبيعة \_ يسمو الإنسان حقا ليصبح فوق الطبيعة، فلم يعد الإنسان ضحية الطبيعة ولا هو الهيولي الأول (حالة اللَّتكوُّن الأولى) في يدى الله، إذ تصبح الطبيعة كمادة خام يشكلها الإنسان وفقا لفكرة وتحقيقا لهدف(\*). فسواء طوع الإنسان الحجر لقدح الشرر أو ابتدع العجلة الأولى أو أنشأ المنشآت النووية، فهذه جميعا أمور روحية، والخطر المحدق بالإنسان هنا هوأن يدمّر نفسه نتيجة افتقاده لمعنى حدوده البشرية. وقد أطلق الإغريق الذين كانوا خائفين من هذا الإغراء أو هذه الغواية أكثر من خوفهم من أي شيء آخر \_ على هذه المشكلة اسم hybris. وهناك أشكال مختلفة لها. فالإنسان قد يستخدم الطبيعة لأغراضه الخاصة، لكنه ينسى أنه هو نفسه جزء من الطبيعة أيضا، وأن عليه \_ وفقا لازدواجية وجوده \_ أن يتواءم وأن يصوغ نفسه وفقا لغرض (هدف)، وفي حالة فشله في تحقيق ذلك يكون العقاب المناسب وفقا لما هو وارد في حكايات الكتاب المقدس اليهودي Biblical myth هو ظهور الفوضى (الهيولي غير المتكون) في حياة الإنسان، أو انبعاث الهيولي (اللامتكون) الأول كما كان في البداية (قبل خلق الكون). تلك هي قصة نوح والطوفان . فالله عاقب الإنسان الذي فشل في أن يترك الطبيعة تطيع كلمة الله بالسماح لها - أي للطبيعة - بالانحراف عن الكلمة الإلهية (المقدسة) للشريعة والنظام(\*\*). وهناك حكاية توارتية أخرى لا تشير إلى الفوضى والتشويش (الهيولي) وإنما تشير إلى العكس - إنها تشير إلى جهد بشرى منظم تنظيما فائقا. فبرج بابل رمز لعمل بشرى جماعى ومنظم لكنه في غير طاعة الله. وفي هذه الحال لم يكن الله في حاجة لإطلاق الهيولي (التشوش) الكوني، فقد خلق السنة الناس (فُرَّق لغاتهم) وانطلق الهيولي (التشوش) التاريخي (وليس الكوني) ليأخذ مجراه، فلا بد للبشرية المقسَّمة أن تعمل لتحقيق النظام المقدس، وأن تسعى تتحقيقه وتأمل فيه .

هنا نجد أننا إزاء مثالين من الحكايات التوراتية، - لا يُقدمان بالضرورة روايتين تاريخيتين دقيقتين ـ يخبراننا بشيء من الطرق التي كان يفسر بها الإسرائيليون القدماء الموقف الإنساني، ليشمل الطبيعة والتاريخ. لكن هذه الميثولوچيا- بسبب كونها في سياق العبرة للبشر ـ ليست متماسكة بدرجة كافية بالمعنى التاريخي. إنها يجب أن

<sup>(\*)</sup> الإنسان في الإسلام لا يَخلُق " ولو حتى أتفه الأشياء وإنما هو يُبدع، فالله \_ وحده \_ هو خالق كل شيء بل وخلق الناس وما يعملون . (المترجم).

<sup>(\*\*) ﴿</sup> ظُهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرَ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ ﴾ (الروم ، الآية : ٤١).

تدخل على نحو ما في حياة مجموعة بشرية تاريخية لتصبح أمرًا حقيقيًا فاعلا. ونعود إلى المثال المذكور آنفا فنقول، إن إحدى الطرق لتجنيب الإنسان الخروج عن حدود قدرته البشرية hybris، هي تلك الطريقة التي احتذاها اليهودي الذي يعمل هنا نيابة عن الإنسان التوراتي. إنه - أي هذا اليهودي - يتوقف عن كل عمل بشري خلاق في اليوم السابع (المقصود الامتناع عن العمل يوم السبت)، فالإنسان (اليهودي) بإرجاعه نمط حياته لقصة الخلق (كما وردت في سفر التكوين)، وبتقليده الله تقليدا تاما (لأن الله استراح في اليوم السابع وفقا لما ورد في سفر التكوين) \_ يكون قد استعاد النظرة الصادقة لنفسه باعتباره خلقا من بين كثير خلقهم الله. ففي يوم السبت لا يستريح الإسرائيلي فحسب وإنما الأقرب للمعنى أنه يمتنع عن العمل: فالطبيعة بالنسبة له تصبح محرَّمة (طابو Taboo) على إبداعه، أو بتعبير آخر يتوقف الخُلق البشري عن العمل في الطبيعة . فيصبح محرما بشكل مؤقت \_ وبطريقة طقسية \_ حب الإنسان للسلطة أو السيطرة وشغفه بها، ليتذكر الإنسان طبيعته الغامضة. فبتوقفه عن أن يكون إنسانًا بكل ما في الكلمة من معنى (أي بتوقفه عن خلق الثقافة أو الحضارة)، يصيح إنسانًا كاملا بتقليده لله(\*). لكن سبت إسرائيل ليس قائما على هذا المفهوم الأسطوري mythical للحقيقة، وإنما هو قائم على تجربة الخروج من مصر وما تبع ذلك من أمر إلهي. إنه لأمر مهم أن قصة الخلق في التوراة قد تحاشت بعناية ذكر السبت، وإنما كانت تتحدث باستمرار عن "اليوم السابع the seventh day" وإنما ورد السبت في سياق ذكر "علامة" على أن الله أعطى عهدا لإسرائيل «وكلم الرب موسى قائلا، وأنت تكلُّم بني إسرائيل قائلا سبوتي تحفظونها لأنها علامة بيني وبينكم في أجيالكم لتعلموا أني أنا الرب الذي يقدّسكم ..» (سفر الخروج، الإصحاح ٣١، الفقرة ١٣ وما بعدها (\*\*)، وانظر أيضا الفقرتين ١٦ و١٧). وقد قام ذلك في وقت لاحق على الارتباط بتحرية تاريخية لصيقة ببني إسرائيل. وكعلامة على العهد مع الله قام السبت على نحو يشبه كثيرًا علامة أخرى مشابهة ونعنى بها علامة الختان (سفر التكوين، الإصحاح ١٧، الفقرة

<sup>(\*)</sup> المقصود استراحة يوم السبت، كما استراح الله يوم السبت بعد إتمام الخلق. طبعا وفقا لما ورد في العهد القديم، والمسلمون يعتبرون ذلك افتئاتا على الله الذي خلق السماوات والأرض والإنسان ، وما مسه من "لُفُوب" أي من تعب . (المترجم).

<sup>( \*\*)</sup> أوردها المؤلف بالمعنى وآثرنا نقل الفقرة كما هي من سفر الخروج. (المترجم) .

٧ وما بعدها)(\*). فالختان، كالسبت، يحدد أو يقص أو "يختن" التعبير غير المقيد للقوة والطاقة الحيويتين. فهذا العهد يضمن استمرار الحياة وتطورها كما بدأها الله في خلقه، عوان بين الطاقة القوية الشبيهة بطاقة الآلهة godlike hubris والعته الجنسي أو القصور المعالب، عوان بين الإسراف الجنسي لديونيسوس godlike hubris المجنسي السيالب، عوان بين الإسراف الجنسي لديونيسوس Castration أوالتسك الكامن في عملية الخصاء Castration (إنجيل متى، السفر ١٩، الفقرة ١٢) (\*\*). والبديل الذي قدمه العهد وهو قمع الشهوة الذاتية من ناحية، ونفي الزهد أو التقشف من ناحية أخرى، هذا الموقف الوسط هو "الطهارة" في الحياة Sanctification of life.
عن ناحية أخرى، هذا الموقف الوسط هو "الطهارة" في الحياة اللاويين (الإصحاح فالفكرة التوراتية المثالية عن القداسة جرى التعبير عنها في سفر اللاويين (الإصحاح خا، الفقرة ٢) على النحو التالى: "كلّم كل جماعة بني إسرائيل وقل لهم تكونون فدوسين لأني قدوس الرب إلهكم" (\*\*\*).

وهذا يعنى إنكار تقديس الذات، كما يعنى إنكار إهمال الذات وَمحَّقها.

وفكرة العهد فكرة محورية بالنسبة للفهم الإسرائيلى للعالم (الطبيعة) والإنسان (التاريخ)، فهى تتضمَّن أن كل الحياة والوجود لا تظهر إلا من خلال مصطلحات تاريخية للعلاقة والتبادلية، مصطلحات علاقية تبادلية اجتماعية. وفى الحقيقة، فكما ظهر بوضوح من عهد الله مع بشرية نوح بعد الطوفان، فاستمرار الطبيعة نفسها بعد الطوفان كان نتيجة "عهد" أى وعد ورابطة اجتماعية. وبينما حاول الفلاسفة المتأخرون زمنا أن يستنبطوا المجتمع والقيم الخلقية من الطبيعة، يرى الكتاب المقدس اليهودى أن الطبيعة معتمدة على المقولات الاجتماعية والأخلاقية والتاريخية، " فكلمة Word " الله

<sup>(\*) &</sup>quot;وقال الله لإبراهيمَ وأما أنت فتحفظ عهدى. أنّتَ وَ نَسَلُكَ مِنْ بَعْدكَ فى أجيالهم هذا هو عهدى الذى تحفظونه بينى وبينكم وبين نسلك من بعدك. يختن منكم كل ذكر. ١١ فتختنون فى لحم غرلتكم. فيكون علامة عهد بينى وبينكم ١١ ابن ثمانية أيام يختن منكم كل ذكر فى أجيالكم. وليد البيت والمبتاع بفضة من كل ابن غريب ليس من نسلك. ١٣ يختن ختانا وليد بيتك والمبتاع بفضتك. فيكون عهدى فى لحمكم عهدا أبديا. ١٤ وأما الذكر الأغلف الذى لا يختن فى لحم غرلته فتقطع تلك النفس من شعبها. إنه قد نكث عهدى ... ».

<sup>(\*\*) «</sup>لأنه يوجد خصيان ولدوا هكذا من بطون أمهاتهم ، ويوجد خصيان خصاهم الناس ، ويوجد خصيان خصوا أنفسهم لأجل ملكوت السماوات. من استطاع أن يقبل فليقبل».

<sup>(\*\*\*)</sup> النص الإنجليزى أوضح وهو كالتالى: " قل لكل جماعة من بنى إسرائيل إنكم ستكونون قدوسين، لأننى أنا الرب إلهكم قدوس".

<sup>&</sup>quot; Speak unto all Congregation of the Children of Israel, and Say unto them . Yo shall be holy: For I the Lord your God am holy".

مرتبطة ارتباطا وثيقا فى خلقه المزدوج ـ عالم الطبيعة، وعالم الإنسان، ففى عالم الطبيعة تعمل "الكلمة" عملها بشكل تلقائى، إنها ـ أى الكلمة ـ فى هذه الحال نوع من العهد أسمته الأجيال اللاحقة قانون الطبيعة، أما فى عالم الإنسان على نحو خاص على أية حال ـ تظهر كلمة الله فى إرادته داعية إرادة الإنسان إلى التنفيذ والإنجاز على أية حال ـ والأمر المهم فى كل هذا هو أن الوجود يمكن تصوره على أنه الالتفات الديناميكى لله سبحانه لخلقه ودخوله فى علاقة حرة معه، علاقة قوامها المشاركة والاستمرار. فالوجود المخلوق هو تنازل وتعطف لله جل جلاله الذى منح خلقه استقلالا ظاهرا واعتمادا على الذات لدرجة اعتبارهم شركاء له، بل ربما لدرجة السماح لهم فى الغالب بإحباط هدفه ـ أى هدف الله تعالى(\*).

بهذه الخلفية من الأفكار ماذا كانت التجربة الأصلية للشعب اليهودي مع تعامل الله معه؟ في البداية، يبدو أن الإسرائيليين القدماء مثل بعض الشعوب السامية الأخرى، قد خبروا الله، كذات خاصة جدا يُشرف على أقدار المجموعة. لكن في حالة الإسرائيليين القدماء كانت التجرية كثيفة كثافة غير عادية، وكان هناك أيضا شعور بأن الله كان في هذه التجربة ذاتا حاضرة حضورا كثيفا (حضورًا غير عادى)، ولم يكن الله حاضرا هناك ويعمل وإنما توجَّه إلى الإنسان طالبا منه التعاون معه، أو بتعبير آخر أن يستجيب له استجابة تنطوى على التعاون معه (\*\*). ففي الحقيقة كانت تجربة الإسرائيليين القدماء مع الله على أنه إله داع، وهنا فإن "الكلمة " كانت هي تجلّيه أو ظهوره manifestation الرئيسي. لقد دعا الإنسان، وكان كل ما على الإنسان أن يفعله هو أن يصغى، رغم أن ذلك \_ ربما \_ كان يتكرر كثيرا. وعلى أية حال، فأن تصغى يعنى أن تطيع، فالله يريد من الإنسان - أو بالأحرى يريد من شيء ما في الإنسان. ورغم الإنكار اللاهوتي الواضح، فإن الفرض يبدو كما لو كان مقصورا على مصلحة الإنسان أو بتمبير آخر إن الله كان يريد تحقيق غاية أخرى غير مصلحة الإنسان. والله ـ على الأقل - يظهر مهتما بعمق على نحو ما بما يحدث للإنسان والله كامن وفاعل فيما يحدث له. ولتحقيق هذه الغاية فقد دعا الأسلاف خارج أور الكلدانيين Ur of Chaldees ودعا سلالتهم ـ وكان عددهم يوم دعاهم قليلا ـ للانفكاك من عبوديتهم في مصر.

<sup>(\*)</sup> يؤمن المسلم أنه لا رادَّ لمشيئة الله، وأنه لا يكون في كون الله إلا ما أراد الله .

<sup>(\*\*)</sup> يؤمن المسلم أن الله سبحانه "غنى" عن العالمين ، وأنه لم يكن له "كفوًا أحد" و أنه " لا شريك له " في الملك.

وأقسم لهم قسمًا غليظا وعاهدهم وأخبرهم بما سيمنحهم وما يتوقع منهم أن يعملوه (\*). ومن ذلك الوقت فصاعدا، كان عليهم أن يسيروا في طريق الرب ويصغوا قصوته وإصغاؤهم له يعنى طاعتهم إيّاه .

هذه الفكرة عن رب واحد يقدمون له ولاءهم وإخلاصهم تحولت في النهاية لتصبح عكرة موحدة محورية، فيدلا من استسلامها \_ أي الفكرة \_ لداعي التفتت والتباين، من خلال التجربة وتحولها إلى شرك أو تعدد آلهة بمعنى ظهور آلهة متعددة في أماكن متعددة لكل إله وظيفة بمعنى وجود إله لكل قوة من قوى الطبيعة أو لكل مهنة، وأيضا بعلا من تشتتها لتصبح ثنوية dualism أخلاقية أو ميتافيزيقية بمعنى وجود قوتين، هما: النور والظلمة أو الخير والشر، بدلا من ذلك كله عمد اليهود إلى إله واحد متوحد كاصل لكل الموجودات(\*\*). لقد وعي اليهود هذا الدرس من خلال عملية بطيئة ومؤلمة، كن في النهاية استطاع نبي أن يقف معلنا أن الله الواحد هو أيضا مصدر الظلمة والشر (سفر أشعياء، الإصحاح ٤٥، الفقرة ٧)(\*\*\*). ولم يكن توحيد ذات الله وحده الذي كان عليهم أن يتعلموه بل بالأحرى الوعى بأن توحد ذاته كان على نحو فريد، أن **هذا** التوحد هو السّر العظيم في الله. وعلى هذا فالإيمان بأن الله واحد لا يعني فقط الإشارة لتوحده، وإنما يعني أن الله متعال (واقع وراء نطاق التجربة والمعرفة) TRANSCENDE**NCE** " اسمع يا إسرائيل، الربِّ إلهنا رب واحد" (سفر التثنية، الإصحاح ٦، الفقرة ٤). فتوحيد الله أصبح هو العقيدة المحورية في اليهودية، فهذه الكمات: "الرب إلهنا رب واحد" ردّدتها شفاه آلاف الشهداء، وما زالت على شفاه اليهود صباح مساء، ويردّدها اليهودي إذا حضره الموت . وبالتدريج تعلم اليهود أن يعزوا إلى سو (ياهوفاه) Yahweh \_ ربهم \_ (\*\*\*\*) كل الوظائف والصفات التي كان معاصروهم من الوثنيين يعزونها لآلهة أخرى . وعندما استقرت قبائل إسرائيل البدوية في كنعان واجهتهم جوانب من الحياة لم يألفوها، وكانت بالنسبة لهم أمرا مرعبا - سلطان التربة Power of the earth وسر الخصوبة، وكل الحقائق الأخرى والتكوينات الثقافية المواكبة

<sup>(\*)</sup> ذكرنا في حاشية سابقة أن المسلم يؤمن أن الله غنى عن العالمين، وفكرة استغلال الله سبحانه للإنسان لتحقيق غرض آخر ينكرها الإسلام وتنكرها المسيحية.

<sup>(\*)</sup> النص: the transcendent unity as the origin of all being، وما ذكرناه في المتن هو المعنى المقصود على وجه النقريب وفقا لما يمليه السياق. (المترجم).

<sup>(\*\*\*) &</sup>quot;أنا الرب و ليس آخر مصور النور وخالق الظلمة صانع السلام وخالق الشر. أنا الرب صانع كل هذه..". (\*\*\*\*) الفرق الأساسي هنا هو أن الله سبحانه "رب العالمين" في الإسلام وفي المسيحية.

لحياة الاستقرار والحضارة الزراعية. وقد سجلت أسفار يشوع Joshua والقضاة والملوك، وكذلك مجموعات كتابات الأنبياء النضال الذي خاضوه نتيجة لذلك. وفي النهاية تحقق الإسرائيليون أن يهوه (ياهوهاه Yahweh) - رب آبائهم ـ الذين عرفوه كمرشد لهم في الصحراء كان هو في الحقيقة نفسه موزّع الخصوبة والمطر، وكان أيضا هو نفسه الذي طلب العدل والشفقة المحبة للشعب الذي بدأ يتأثر بشكل متزايد بعادات أهل الممالك الصغيرة في الشرق الأدنى وأخلاقها. وبمرور الوقت كان عليهم أن يتعلموا أن ذلك الإله (يهوه أو ياهوهاه) يمقت العبادة غير القائمة على الطاعة والتقوى. وفي النهاية حُذِّروا (بضم الحاء) من أنهم إذا لم يتعلموا درسهم في الوقت المحدِّد، فإنهم سيتعلمونه بطريقة قاسية؛ بالنفي والمعاناة (\*). لقد كان حقيقيا أنهم كانوا شعبا مختارا، لكن هذا التميز أو الاختيار إنما هو سلاح ذو حدين (انظر على سبيل المثال عاموس، الإصحاح ٣، الفقرة ٢)(\*\*). لقد دخلوا مع الله في علاقة تعاهدية خاصة سارية المفعول إلى الأبد شبيهة كثيرا بعهد الله مع الطبيعة (انظر مثلا سفر إرمياء، الإصحاح ٣١، الفقرة ٣٤-٣٥؛ الإصحاح ٣٣، الفقرات ٢٦،٢٥،٢١،٢٠) (\*\*\*)، ولا مفر من هذا الولاء المطلوب ولا إرجاء له. حتى الكفر (عدم الإيمان) لا يُحل من هذا العهد بين الله وإسرائيل (\*\*\*\*)، وإنما فقط يتم عرضه (الكافر من بني إسرائيل) للحساب. فإسرائيل كان زوجة الله المختارة(\*\*\*\*\*) God's choosen Spouse، وهو مجاز، فالزوجة في هذا

<sup>(\*) «..</sup> إياكم فقط عرفت من جميع قبائل الأرض لذلك أعاقبكم على جميع ذنوبكم..».

<sup>(\*\*) (</sup>وَإِذْ أَخَذَنَا مِينَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ خُذُوا مَا آتَيْنَاكُم بِقُوَّةً وَاذْكُرُوا مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ..)

<sup>(</sup>البقرة/٦٣). (\*\*\*) «يبارك الرب يا مسكن البريا أيها الجبل المقدس، فيسكن فيه يهوذا وكل مدنه معا، الفلاحون والذين يسرّحون القطعان لأنى أرويت النفس المعيبة وملأت كل نفس ذائبة، على ذلك استيقظتُ ونظرتُ ولذ لى نومى " (الفقرات ٣٤-٣٦).

<sup>«</sup>هكذا قال الرب: إن نقضتم عهدى مع النهار وعهدى مع الليل حتى لا يكون نهار ولا يكون ليل فى وقتهما، فإن عهدى أيضا مع داود عبدى يُنقض فلا يكون له ابن مالكا على كرسيّه.." الفقرتان (٢١,٢٠). "هكذا قال الرب إن كُنت لم أجعل عهدى مع النهار والليل فرائض السماوات والأرض، فإنى أيضا أرفض نسل يعقوب وداود عبدى فلا آخذ من نسله حكاما لنسل إبراهيم وإسحق ويعقوب لأنى أرد سبيهم وأرحمهم" (الفقرتان ٢٥ و ٢٦).

<sup>(\*\*\*\*)</sup> رغم تشابه الأفكار بين الديانات إلا أن هناك خيطا رفيعا يوضع الفرق، ففى الإسلام لا علاقة بين العرق وكون الإنسان صالحا، فالكافر هو الكافر حتى لو كان عما للرسول، ولو سرقت فاطمة بنت محمد، لقطع محمد يدها، ولأمة مؤمنة خير من مشركة، والله لا ينظر للحسب والنسب وإنما للعمل الصالح، .. إلخ (المترجم).

<sup>( \*\*\*\*\*)</sup> أستغفر الله، والمعنى مجازى بطبيعة الحال، والله سبحانه ما اتخذ صاحبة ولا ولدا. (المترجم).

الجاز لا يمكن أن تترمل (تُصبح أرملة) ولا يمكنها أن تصير مطلقة وإنما فقط يتم تصحيح مسارها، ليعود حب الله لها ولتعود إلى حب الله. فعقيدة اختيار الله لإسرائيل أو انتخابه له لا تنطوى كثيرا على ادعاء مزايا (وهو الاتجاه الذى يجد البعض أنه هو الأصهل عندما يفكرون في هذا الأمر)، كمصير باهر وقدر لا فكاك منه. لقد كان على إسرائيل أن يعيش كأمة تشبه كثيرا الكهنة كطبقة والأنبياء كأفراد(\*). فهم ككهنة لابد أن يعيش الله في معابد حياتهم، وهم كأنبياء لابد أن يصغوا إلى كلمة الله وستحبوا لها.

وريما يمكننا أن نلخص قولنا اعتمادا على الدين اليهودي كما يظهر في الكتاب المقدس اليهودي، بالقول بأن المواجهة مع الحياة ودعوة الله تعنى أن السُّمو Transcendence قد تمت ممارسته من خلال أن اليهود يخاطبهم الله وأنهم يشاركونه المسئولية (\*\*)، هذا مع ضرورة الاستجابة لله بسماعه وطاعته. والمقولات الدينية المتصلة بهذا النوع من التجرية هي: الاختيار (أو الانتخاب) election، والنداء الباطني (بأداء مهمة أو وظيفة بعينها) Vocation، والوعد أو الميعاد Promise . هذا الاتجاه الأساسي في الإصغاء (إلى الله) يتناقض بشك مميز مع الاتجاه الآخر، ربما كان الإغريق هم أفضل من صوروه، وهو ما يمكن وصفه بالرؤية Seeing (المقصود اتجاه الإغريق). فالإصغاء (إلى الله) يضع الإسرائيلي إزاء هدفه ـ تحقيق إرادة الله، والرؤية Seeing تضع الإغريقي إزاء هدفه - المعرفة. فالطريقة التوراتية الحاسمة في الاتصال بالله كانت هي الإصغاء: والإصغاء في نظر الدين الصوفي (الذي ينحو نحو التأمل الباطني) هو الرؤية Vision . فمحور (الرؤية ـ المعرفة) Knowing \_ Seeing، أو ملاحظة" "beholding" Reality" يعنى احتكاما إلى العقل beholding" Reality" ومحور (السمع والطاعة) Obeying \_ hearing يعنى الاحتكام إلى الإرادة Will . والمحور الأول (الرؤية ـ المعرفة) أكثر استاتيكية وبالتالي ينظر إلى الأبدية والحقيقة غير المتغيرة (المطلقة)، والمحور الثاني (السمع - الطاعة) موجَّه إلى الأحداث وحركة التاريخ، لذا فهو محور ديناميكي بعمق .

<sup>(\*)</sup> لهذا الكلام طبعا تطبيقاته العملية والسياسية ، ولابد من معرفته ، وهذا لا يعنى أبدا الموافقة عليه. (المترجم)

<sup>( \*\*) (</sup>ولم يكن له شريك في الملك). (المترجم).

وغالباً ما كان يُقال إن التناقض بين ما هو استاتيكي وما هو ديناميكي يُمكن التعبير عنه بمقابلة الكاهن بالنبي. ولا شك أن هناك قدرًا من الصدق في هذه الملاحظة رغم ما فيها من مبالغة منافية للعقل فرضت نفسها على بعض كتاب القرن التاسع عشر، وأخشى أن أقول كتاب القرن العشرين أيضا. وكان غرض الفصل هو استخدام الدين المؤسسَّى والطقسي (الشعائري) أي الدين الخالي من الحياة lifeless على أيدي الكهنة، كسيف مُصلت لإظهار روعة الدين كما أتت به النبوات بما فيه من إلهام وقيم وطبيعة تقدمية. أما اليوم، فقد كان علينا أن نتعلم أن هذا الفصل لم يكن أبدا بهذه البساطة والملاءمة. فهناك أنبياء زائفون وغير موثوق بهم لا يقلون عن الكهنة غير الأمناء والباحثين عن تدعيم ذواتهم . وقد كانت الكهانة أو مؤسسة الكهنة مسئولة في الأساس عن حفظ التراث الديني القديم لإسرائيل، بينما كان الأنبياء \_ على العكس من ذلك \_ أكثر اهتماما بالهيكل Temple وطقوسه مما تحقق بشكل عام . وقد أدرج أشعياء، في الإصحاح الأول، (الفقرات من ١١ إلى ١٦) الصلوات أيضا ضمن نقده الساخر الذي وجُّهه إلى الذين يحضرون إلى الهيكل ويقدمون الأضاحي دون طهارة قلب(\*). ومع هذا، فلم يفكر أحد إطلاقًا في أن يستنتج من ذلك أن الأنبياء كانوا بصدد إلفاء الصلوات، فوظائف الكهانة والنبوّة يكمل بعضها بعضا، وكلها في معركة متواصلة ضد الوثنية، التي كانت الدين السائد بين غالب بني إسرائيل، كما لا بد أن نفترض. ومن هذا المنظور لا بد أن ننظر للتركيز الشديد جدا الذي أولاه كتاب أسفار الملوك وسفر أخبار الأيام الأولى على العبادة كمحور مركزي في الدين اليهودي باعتبارها هي سمة الدين الحق. فحقيقة الأمر أن الطقوس والعبادات المحلية كانت عمليا تعنى عبادة أرباب الديانة الوثنية المحلية. والمنهج الأوحد الذي شكل بشكل نهائي العقيدة في إله واحد هو وحده الجدير بالعبادة، كان قائمًا على وجود حَرَم قدسي Sanctuary واحد لهذا الإله الواحد، لا يعبد فيه \_ أي في هذا الحرم \_ سوى هذا الإله الواحد. وكان محور العبادة ـ كأمر لا مفر منه ـ هو التركيز على التوحيد (الإيمان بإله واحد

<sup>(\*) «</sup>لماذا لى كثرة ذبائعكم ، يقول الرب، أتّخَمّتُ من محرقات كباش ولحم مُسمّنات، وبدم عجول وخرفان وتيوس ما أُسرُّه، حين تأتون لتظهروا أمامى، من طلب هذا أن تدوسها دُورى، لا تعودوا تأتون بتقدمة باطلة. البخور هو مكرهة لى، رأس الشهر والسبت ونداء المحفل. لستُ أطيق الإثم والاعتكاف ورءوس شهوركم وأعيادكم بغضتها نفسى، صارت على تُقلا، مللت حملها، حين تبسطون أيديكم أستر عينى عنكم وإن كثرتم الصلاة لا أسمع ، أيديكم ملاّنة دما.. ».

monotheism). لكن أفكارا شكلية Formal مثل : العهد والاختيار (الانتخاب) والشريعة، ووجود الأنبياء والكهنة والمعبد، ما هي إلا مجرّد هيكل لليهودية. فلحم اليهودية ودمها يتكون من حشد من الأفكار والعقائد المترابطة. ولكي نصفها بقدر كاف لا بد أن نراجع الكتاب المقدس اليهودي كله (التوراة أو أسفار موسى الخمسة في الأساس) وبالتفصيل لتفحص العقائد التي تحظرها أو تأمر بها، وتلك التي تنهى عنها، ولمعرفة الأوامر والتواهي. وعلى هذا، فهناك أفعال رمزية تعبر عن الوعى الأساسي للمجموعة في الطرق المستخدمة في الطقوس وفي الأساطير. وقد رأينا مثالا واحدا على ذلك في فكرة السبب (النص مؤسسة السبب dinstitution of Sabeth)، فهناك طقوس تنظم علاقة المجموعة وأفرادها مع الله مثل طقس التكفير السنوى (يوم الكفارة) Atonement، كما أن جلب الثمار الأولى والعادات المشابهة تندرج تحت المقولة نفسها؛ إذ الهدف منها هو إظهار أن ملكية الوطن القومي national territory إنما هي لله. فالناس يحوزون أرضهم من سيدهم المُقطع (بضم الميم وكسر الطاء) الذي هو الله (انظر على سبيل المثال: مسفر اللاويين، الإصحاح ٢٥، الفقرة ٢٣)(\*). وثمة أعياد وصيامات تحيى ذكرى فهم أعمال الله الجليلة في التاريخ وتحيى الوعى بالتماسك التاريخي مع الماضي والمستقبل. والمثال الباهر على هذا عيد الفصح اليهودي الذي يجرى الاحتفال به سنويا وهو عيد الخروج Exodus، وريما يكون له أصول مختلفة - كمهرجان زراعى وطقسى بدوى - فقد أصبح عيد الفصح مرتبطاً بمعنى تاريخي خالص وتطور إلى أعظم محفل وطني يهودي مؤثر ومحرك أساسى ـ وعيد الفصح اليهودي هذا بمعناه الأخير ـ كإحياء لذكري الخروج من مصر - أصبح عند الرابيين المتأخرين زمنا شيئا أساسيا؛ حتى إنهم قالوا إن على كل إنسان (يهودي) في كل جيل أن يعتبر نفسه كما لوأنه خرج من مصر as if he" · had gone out of Egypt . وفي عيد الفصح اليهودي يعيش اليهودي مرة أخرى بدايات شعبه وفقا لما توحيه المعانى النهائية للتاريخ: تحرير العبيد إلى درجة (أن أصبحوا) في وقار (وسُمُّوا) أبناء الله، والحرية هي هبة من الله، ودعوة الله لهم، لأنه ليس هناك إلا طريق واحد من مصر إلى أرض الميعاد the promised land \_ إنه الطريق الذي يمر بسيناء. وهناك وصايا توثق اتجاهات وقيما معينة، وهناك محرّمات وضعت لمنع تدنى المستوى الخلقي والروحي. ومن بين هذه هناك إجراءات وتنظيمات تمنع التعامل مع

<sup>(\*) «</sup>والأرض لا تُباع بتَّة لأن لى الأرض وأنتم غرياء ونزلاء عندى».

سكان كنعان الوثنيين المنحطين، أو التشريعات الكثيرة المتعلقة بالطعام التي تهدف إلى إخضاع كل الحياة حتى على المستوى النباتي، لنظام القداسة أو التطهير -Sanctifica tion (انظر على سبيل المثال سفر اللاويين، الإصحاح ١١، الفقرات من ٤٣ إلى ٤٧؛ الإصحاح ٢٠، الفقرات من ٢٣ إلى ٢٦)(\*). وحتى عند تناول الطعام، أو مباشرة الزوجة أو ارتداء الثياب لا بد أن يتحقّق اليهودي أن كل جانب في حياته وجسمه تحت العناية الإلهية(\*\*): يمكن أن تكون تصرفات اليهودي بهذا الشأن يعتريها الغش، وقد تكون ذات طبيعة قدسية. وثمة شرائع توراتية أخرى أكثر اهتماما \_ على نحو مباشر \_ بأمور أخرى متعلقة بالعهد، كالعدالة الاجتماعية وحب المرء لأخيه الانسان وما إلى ذلك. وجوهر تعاليم موسى كما وردت في أسفاره الخمسة ربما كان من المكن اختصارها إلى ثلاثة مبادئ: الأول قيمة الفرد غير القابلة للتحوُّل، ذلك أنه خُلق على صورة الله أو بتعبير آخر خلقه الله على مثاله، ولتعليم هذا الدرس علق الرّابيون المتأخرون زمنا بأن آدم أبا البشر، خلقه الله وحيدا فردا. أما الرجل "الآخر" فهو "رفيقك" أو "صديقك" وليس مجرد شيء. إنها تلك العلاقة التي حللها البروفسور مارتن ببر Martin Buber بعمق شديد وأطلق عليها "علاقة أنا \_ أنت" I - Thou relationship ، وقد جرى التعبير عنها في شكلها الأكثر عمومية والزاما في وصيتين مهمتين من بين الوصايا العشر، فإذا كان الناس "رفقاء Fellows" استحالت العبودية، وفي هذا الصدد أيضا اعتبر الخروج (خروج اليهود من مصر) أساس اليهودية. لأن مجموعات معينة من الناس عرضة دائما لأن يُعاملوا (بضم الياء) كغرباء، فإن شريعة موسى تكرر التحذير من "أنكم كنتم غرباء في أرض مصر، وأنتم تعرفون روح الغريب" وتقوم فكرة النبوّة والوحى على "عسلاقية أنا \_ أنت" القسائمية على التداخل والحسوار الحي بين الطرفين .

<sup>(\*) «</sup>كل دبيب يدب على الأرض فهو مكروه لا يؤكل ... لا تنجّسوا أنفسكم بدبيب يدب ولاتتنجّسوا به ولا تكونوا به نجسين، إنى أنا الرب إلهكم فتتقدسون وتكونون قدسيين لأنى أنا قدوس، ولا تتجسوا أنفسكم بدبيب يدب على الأرض. إنى أنا الرب الذى أصعدكم من أرض مصر ليكون لكم إلها.. هذه شريعة البهائم والطيور وكل نفس قدي على الأرض ، للتمييز بين النجس والطاهر...».

<sup>«</sup>ولا تسلكون فى رسوم الشعوب الذين أنا طاردهم من أمامكم، لأنهم قد فعلوا كل هذه فكرهتهم. وقلت ترثون أنتم أرضهم وأنا أعطيكم إياها لترثوها أرضا تفيض لبنا وعسلا، أنا الرب إلهكم الذى ميزكم من الشعوب. فتميزون بين البهائم الطاهرة والنجسة وبين الطيور الطاهرة والنجسة...».

<sup>(\*\*)</sup> المنحى نفسه في الإسلام "فنكاحك زوجك صدقة"، "وتبسمك في وجه أخيك صدقة" والاستعادة من "الخبث والخبائث" سنة ، وسعيك في حاجة أخيك أفضل من الاعتكاف .. إلخ.. (المترجم) .

... ومهما كان اعتراضنا على هذه التفسيرات المجازية، فيجب على المؤرخين الإقرار بأن هذه الطريقة تتسم بالتحرر والدينامية؛ مما يسمح بالتواؤم الخلاق.

وقد وصل التفسير المجازى للكتاب المقدس اليهودى إلى ذروة تطوره فى الإسكندرية، حيث تأثر الفلاسفة اليهود تأثرا عميقا بالفكر الهيلينستى. فبتأثير الفلسفة الإغريقية بعنوا يترجمون الرموز اليهودية التقليدية إلى مصطلحات مجرَّدة وبها أيدوا الاتجاهات التوحيدية فى الفلسفة وساعدوا على بلورتها. لقد برهن التحام التراثين الذى بدأه أخلاف فيلو Philo السكندرى على تحقيق نتائج بعيدة المدى بالنسبة للحضارة الغربية. لقد انشغلوا (أى الفلاسفة اليهود) بصفات الله (صلاحه، وقوته وعظمته..) وبالاتجاه التشبيهي الواضح في الكتاب المقدس اليهودى (المقصود وصف الله بصفات بشرية ما التشبيهي الواضح في الكتاب المقدس اليهودى (المقصود وصف الله بصفات بشرية التشبيهي الواضح في الكتاب المهدس اليهودي (المقصود وصف الله بصفات بشرية التشبيهية إلى مستوى روحي التفكير. لقد رفعوا (أى الفلاسفة اليهود) هذه الصور التشبيهية إلى مستوى روحي أعلى بتأكيدهم على سمو الله سموا كليا بحيث لا يمكن إدراكه بمجرد التفكير المنطقي، وإنما بالاقتراب منه اقترابا غير كامل في نشوة التأمل (الانجذاب التأملي).

ومن ناحية أخرى، وجدنا الرابيين الفلسطينيين يتابعون التقاليد التوراتية فراحوا يتحدثون - بجسارة - عن الله واصفينه بصفات بشرية؛ مستخدمين فى وصفه صفات كالتى يصفون بها البشر تماما. فبالتمسك بالصورة التشبيهية لله (وصفه بصفات بشرية) يمكن تماما استحضار حقيقة الله بكل معانيها وكل ارتباطها بحياتنا استحضارا كاملا، ولا سبيل غير ذلك. فمن ناحية استخدموا كل أنواع التورية للإشارة لله (مثل: السماء Heaven والقوة والواحد القدوس تبارك اسمه .. إلخ) ليزيدوا الناس خشية من اسمه سبحانه، لكنهم من ناحية أخرى عملوا على تقريب الله حتى من أقل الناس فهما وأغلقهم قلبا. وإذا كان لابد من ضرب الأمثلة بما ورد فى الكتاب المقدس اليهودى، فالله يتألم لوجود أبنائه فى المنفى ويبكى لدمار الهيكل ويسعد للتقوى والعمل الصالح، ويضع التعاويذ والتمائم ويشارك فى منافشات العلماء من الرابيين حول دقائق الشريعة، ويتطلع بشغف لتقبل الدعاء. وهو على نحو خاص يظهر القيم الخلقية ليعلم أبناءه الطريق القويم حتى يتخلقوا بأخلاق الله، فكما نقرأ: "كما أنه رحيم كونوا رحماء، وكما أنه يعود المرضى، إذاً فعودوهم". لكن بينما خدمت المناهج المختلفة فى شرح وكما أنه يعود المرضى، إذاً فعودوهم". لكن بينما خدمت المناهج المختلفة فى شرح الكتاب المقدس اليهودى مفكرين مثل فيلو السكندرى Philo الكتاب فى

أنساق الفلسفة الهيلينستية، وجدنا الرَّابيين ـ بتأثير من الفكر الهيلينستى ـ يعملون على مواءمة الأفكار والمفاهيم الجديدة مع التراث اليهودى ملتزمين بسماته الأساسية. وهم باتجاههم هذا إنما استحضروا ما أنجزته ثورة المكابيين(\*) Maccabeen على مستوى الخطط السياسية بشكل أقل نجاحا، وإن كان إنجازهم (أى الرابيين) كان على المستوى الروحى المتسم بأنه أكثر دواما. وعلى أية حال، فإن مصطلحات الهيلينستية أو غيرها من الفلسفات لم تكن سوى أدوات في أيدى الرّابيين؛ لتوضيح فهمهم الخاص للدين اليهودي والتجربة التاريخية.

وكان عرضهم تُعوزه التفاصيل المنظمة والمنهج اللاهوتى، فقد كانوا فى أحوال كثيرة ينحون نحو المواعظ التى تلقى قبولا لدى العامة، والأخلاق المثالية، ونوع من التفكير الرمزى الذى يوشك أن يكون صوفيا لم يتضح لنا نحن المحدثين ترابطه الداخلى إلا بعد تحليل دقيق، وبهذه الطريقة نجح الرابيون فى التعبير بلغة بسيطة لكنها محكمة عن التناقض الظاهرى الكامن فى الدين اليهودى: الذات الإلهية التى يُتعذَّر فهمها ويستحيل توضيحها، والأبعاد الأخلاقية للشخصية، وتسامى الله وقُربه فى الوقت نفسه، ورحمته وعذابه، وكثير من مثل هذه المتضادات "الجدلية". وعلى هذا، فلم يكن التفكير اللاهوتى نظاميا (منهجيا Systematic) مما لا يعنى أنه يفتقد الوحدة الداخلية العضوية اللازمة. لكن جهودهم (أى الرابيين) الفكرية والمنطقية قد تحولت إلى اتجاه مختلف. والمنهج نفسه فى تفسير الكتاب المقدس اليهودى الذى أتاح للرابيين إيجاد أجابة يهودية للأسئلة الدينية والفكرية المثارة فى زمانهم ـ تم توظيفه على نطاق أوسع فى محاولتهم التعامل بفهم مع القضايا العملية التى هرضتها الظروف الاقتصادية والاجتماعية الجديدة والمتغيرة. وهم فى محاولتهم تلك، لم يسترشدوا سوى بالشريعة والاجتماعية القد سبق أن ذكرنا بالفعل الاتجاه الأساسى الذى مؤدًاه السمّع والطاعة، وهو الاتجاه الأنجاه الأساسى الذى يعد خاصية أساسية لما ورد فى الكتاب المقدس اليهودى. فالتركيز الشديد

<sup>(\*)</sup> فى معجم الحضارات السامية لهنرى عبودى نجد: المكابيون Maccabees ولا السامية لهنرى عبودى نجد: المكابيون على أبناء الكاهن متتيا المكابى. وقد توالى ثلاثة منهم فى قيادة اليهود أمّة وجيشًا خلال ثورة عام ١٦٧م ضد ملك سورية السلوقى .

كان هؤلاء المكابيون قوادًا عسكريين. ثم أصبحوا رؤساء كهنة وأسسوا من ثُم السلالة الأشمونية التي حصلت لاحقًا على اللقب الملكي.

للحكم على الطاعة، في ظل العهد Covenant هو شريعة Law أو توراه Torah(١). وهذا يوضح كيف أن الفكرة اللاهوتية المحورية عن "الوحى" لها معنى محدد جدا في اليهودية، أعنى "الشريعة Law". فبالنسبة للمسيحية \_ على سبيل المثال \_ نجد أن أسرار الوحى والخلاص موجودان معا(متزامنان): وحى الله السامي والتجسد يؤديان - معا -إلى خلاص الإنسان، أما بالنسبة لليهودي فهناك انفصال كامل بين "الوحى" و"الخلاص". فالخلاص رمز "للنهاية end"، كما أن خلق الكون رمز "للبداية". وبين هذين القطبين (النقيضين) اللاهوتيين أو صور الحدود images of the limits، يوجد ضوء النهار ممتدا على الزمن الذي لا يُلغى أو لا يقلب (أو غير القابل للانعكاس) ونعني به التاريخ. وربما أمكننا مقارنة طريق التاريخ على نحو أفضل بجسر (كوبري) معطّل، المرور عليه في اتجاه واحد فقط، وطرفاه (نهايتاه من الناحيتين) يحجبهما الضباب (لا ندري ما بعدهما). ولا شك أن التاريخ اليهودي شهد كثيرا من التطلعات المحمومة شوقا للخلاص، نتبحة ما تعرضوا له أكثر من مرة من اضطهادات ومذابح منظمة، مما أدى إلى ترقب للمسيح الآتى (المشيح أو المسيا أو المشياح - وهو غير المسيح (عليه السلام) المعروف)، بل وإعلان ظهور مخلصين زائفين، ربما كان أشهرهم سبّاتاي تسيقي(\*) Sabbatai Tsevi (1777). لكن اليهودية كانت دائما تفيق مرة أخرى وتتذكّر أن مهمتها ليست أن تُثبت النهاية التي حدثت، وإنما أن تأمل في المملكة التي ستأتي وتعمل من أجل مجيئها، وعلى المدى الطويل كان هناك الاهتمام العميق بما يجب عمله وكيف تكون الحياة وكيف يكون السير رويدا على طول الطريق - طريق الله - لتحقيق الخلاص الذي حدّده الدين اليهودي. وإذًا كان التاريخ قد عنى التعاون بين الله والإنسان من خلال العهد Covenant، فمهمة الإنسان الوحيدة إذًا هي إنجاز التزامه بإخلاص. وتم حذف الكتابات غير المعتمدة (الأبوكريفية) التي مالت للمبالغة في هذه الأمور من الكتاب المقدس اليهودي المعتمد. فجعل اليهودي يديه مشغولتين تماما بالعمل المُلحّ: السمّع والطاعة Listening & Obeying.

<sup>(</sup>۱) إنه لأمر حقيقى أن ترجمة " الشريعة Law " بالنسبة للتوراة العبرية يؤدى إلى انطباع خاطئ وغير متوازن. فكلمة التوراة تعنى حقيقة الإرشاد والتعليم.. إلخ ، والكلمة (التوراة) يمكن أن تعنى أسفار موسى الخمسة (البنتاتوش) أو الكتاب المقدس اليهودى كله أو الوحى أو الدين التقليدى بشكل متكامل. فقط ، مما ينقض البنتاتوش) أو الكتاب المقدس اليهودى كله أو الوحى أو الدين التقليدى بشكل متكامل. فقط ، مما ينقض الخلفية الأوسع للاهوت اليهودى المتعلق " بالكون World " باعتباره إرادة الله الموحاه ( الموحى بها God's). التعلق أن تكون ترجمة " شريعة " لهي عاجة إلى قدر من الشرعية (إلى ضابط شرعى).

<sup>(\*)</sup> الذى قبضت عليه السلطات العثمانية فتحول للإسلام، لمزيد من التفاصيل راجع: Jews, their Religions). هو المؤلف أستاذ للأديان المقارنة في جامعة منشستر. (المترجم).

7 \_\_\_\_\_\_ موسوعة الأديان الحية

والأشياء التى يتحتم عملها، أو الأخرى التى يتحتم تركها مختلفة الأنواع. لقد كانت هناك أفعال رمزية يتم التعبير عنها بطرق خاصة فى الطقوس (الشعائر) والميثولوچيا، والوعى الجوهرى بالجماعة (اليهودية) والاستجابة لها. لقد كانت هناك طقوس تنظم العلاقة بين أفراد الجماعة بعضهم وبعضهم الآخر، وبينهم وبين الله. لقد كانت هناك أعياد وأيام صوم تذكِّر بمعنى أفعال الله العظيمة فى مجريات التاريخ وتحيى (لدى اليهود) الوعى بارتباط الماضى بالمستقبل. وكانت هناك وصايا تقوى قيما بعينها واتجاهات بعينها، وكانت هناك محرَّمات لمنع تدهور المستوى الروحى والخلقى. وكانت هناك استعدادات مرتبطة ارتباطا مباشرا بالأهداف العاجلة للعهد Covenant، كالعدالة الاجتماعية واحترام الفرد (القدسية الشخصية الشخصة). ولم ينتشر كل هذا المسوى لأنه وصية الله ورغبته. فأن تنفذ هذا يعنى أنك تحقق مشيئة الله وتسير فى طريقه وتعجل بتحقيق غرضه، وبالتالى تحقق الخلاص والقداسة، إن السبب الذى جعل اليهودى يطور عاطفة حقيقية للعمل على تحقيق إرادة الله ومشيئته فى كل شيء حمل اليهودى يطور عاطفة حقيقية للعمل على تحقيق إرادة الله ومشيئته فى كل شيء سبب واضح. فهو - أى اليهودى - كان دائما منشغلا باكتشاف كيفية تطبيق الشريعة للقدس اليهودى والمقدمات التقليدية والقواعد المقبولة فى التفسير والاستدلال .

ونتيجة لهذا، ظهر ما يبدو وكأنه أحد الخصائص المميزة لليهودية ، إنها دين يهتم بتشكيل القواعد والمقولات التي ستكون قادرة على ربط الفعل الإنساني بمشيئة الخالق كما أوحى بها، أكثر من اهتمامه بتطور العقيدة وحمايتها (بمعنى آخر إنها دين تشريعي أكثر منها دين لاهوتي)؛ وعلى هذا فقد كان الرَّابيون أو القادة الروحيون في اليهودية مشرّعين Lawyers في الأساس. والمؤسسة القديمة المعروفة باسم سننهدرين البرلمان كانت مؤسسة تشريعية وقضائية، أي إنها كانت بمثابة مؤسسة عوان بين البرلمان والمحكمة العليا. وثمة مأثور مؤداه أن اليهودية لا تهتم بالإيمان الصحيح Orthodoxy ومثل معظم الأمثال (right faith)، وإنما تهتم بالفعل الصحيح Orthopraxis right action، ومثل معظم الأمثال التي تحوى تضادا أو طباقا، نجد هذا المثل خطرا لأنه يقدّم لنا نصف الحقيقة. لكنه يبين بوضوح ما تركّز عليه اليهودية الرّابية. ومن هنا، فقد أصبحت دراسة الشريعة (التوراة التلمودية) وإعمال الفكر فيها بشكل نشط هي العمل المثالي في الحياة، بالإضافة لما له من قيمة دينية فائقة في حد ذاته. وناقش الرابيون بجدية مسألة

والمن الشريعة أو العمل بها، أيهما أفضل، وقرروا أن دراستها مجرد دراسة هو العمل لأن الدراسة (بما تزود به الدارس من معلومات صحيحة) تعود إلى العمل العبادة)، المحيح، ويميل اليهودي إلى اعتبار الدراسة نوعاً من النشاط الشعائري (العبادة)، علالم يؤمن بأن التوراة هي وحي الله وكلمته، والجانب السلبي لهذا التطور هو مبالغة المرابعين في مسائل التحايل الشرعي(\*) (أي التحايل على الشريعة لإيجاد مخارج الشعائرية والشرعية على التفاصيل الشعائرية والشرعية التي استمرت ـ أي مسائل التحايل الشرعي ـ بمرور الوقت حتى أصبحت غالبا ـ سخيفة منافية للعقل. وعلى أية حلل، فإن هذه السخافات المنافية للعقل (التحايل الشرعي) في صورتها المتطرفة تعد الله معنا من محاولة إيقافها، فإذا كنت ممنوعا من العمل يوم السبت فيجب عليك أيضا أن تعرف ما ينطوي عليه هذا العمل (ما مكوناته)، فأين يوجد الخيط الرفيع الذي يفصل بين الحصاد harvesting والجني reaping وقطف Plucking سنابل القمح ؟ وكانت هناك آلاف من المسائل على هذه الشاكلة لأن الحياة في مجملها لا بد من تطهيرها بإخضاعها للشريعة، فالبيت لا بد أن يكون بيت الله والمائدة لا بد أن تكون منبحا كمذبح الهيكل والسوق لا بد أن تكون تعبيرا عن العدل. لا يكاد يوجد عمل يمارسه اليهودي (بما في ذلك اللبس وطبخ وجبة طعام)، إلا ويرتبط به بعض الالتزامات الدينية التي يجب التقيد بها وبعض المحرمات التي يجب تجنبها . فاليهودي لا يريد مجرّد أداء ما هو صحيح وشرعى وما يباعد بينه وبين الإثم، وإنما هو يريد ـ بشكل ليجابي \_ أن يحقق مشيئة الله، وعلى هذا فهو يرغب أن يكون كل عمل من أعماله وصيّة مقدسة. والكلمة العبرية ميتسفاه mitsvah التي تستخدم بمعنى "عمل صالح" أو "عمل **ديني** " معناها الحرفي هو الوصية، وقد عدَّد الرّابيون ٦١٣ وصية إيجابية وسلبية (افعل ولا تفعل) (ولا يضم هذا الرقم الوصايا الفرعية، ولا تشعباتها بما تنطوى عليه من تحايل شرعي) \_ كلها، أي هذه الوصايا، مرتبطة بـ ٦١٣ جزءا من أجزاء الإنسان مما هداهم إليها علمهم بالتشريح. وللتأكيد على أن الحياة كلها مقدسة، حدَّد الرَّابيون تبريكات يتحتم ترديدها في كل المناسبات: عند الأكل، وعند شم الوردة، وعند ارتداء ثياب جديدة وعند رؤية أشياء جميلة وعند سماع خبر حزين.. وهكذا. وعندما تنطوي المناسبة على وصية إيجابية (افعل) تحتوي التبريكة على عبارة: "... الذي قدّسنا **يو**صاياه وأمرنا أن نفعل ... " .

<sup>(\*)</sup> انتقل هذا الأسلوب السيئ لأديان أخرى فيما بعد. (المترجم).

هذا التطور الهائل في الشريعة الرّابية ودورها الحاسم في الجوانب التطبيقية لليهودية لم يكن بمستطاع، لولا التفسير الموعظى homiletic لرموز الإيمان في الكتاب المقدس اليهودي. وعن طريق قواعدهم في التفسير (ذي الاتجاه التأويلي)، استطاع المعلمون اليهود تطوير الشريعة وتغييرها ومواءمتها مع الظروف الجديدة دون أن يتحققوا مما فعلوه أو بمعنى أصح دون أن يكونوا على وعي كامل بما فعلوه؛ إذ كانوا يظنون أنهم لا يفعلون سوى تفسير الكتاب المقدس تفسيرا صحيحا. وشرعية طريقتهم في التفسير تنبع من تعمق الرابيين تعمقا شديدا في التراث التوراتي، ومن اقتناعهم الراسخ بأن كلمة الله دليل أبدى وصادق يحتذيه كل عامل. فالشرعية لا تعنى سوى أن توضع موضع التطبيق. ورفض فكرة مواءمتها أو تكييفها مع الظروف المستجدة أمر معادل للرجعية على المستوى الاجتماعي والعملي. والعكس من هذا، فإن رفض تعديل الشريعة أو تكييفها مع الأمور المستجدة قد يعنى ولاء ظاهريا لفكرة خلود التوراة، بينما حقيقة الأمر أن انعتاق الحياة إنما هو نابع من شرعيتها. فالشريعة إذا لم توضع موضع التطبيق في بعض مناحي الحياة ما عادت ذات موضوع، وظلت ـ بمختلف أغراضها ومقاصدها العملية \_ بلا سلطان وبلا أهمية. وكان هذا في الواقع هو اتجاء الصدوقيين Sadduccees الذين كانوا منتعشين على أيام العهد الجديد (الأناجيل المسيحية وملحقاتها) لكنهم اختفوا بعد ذلك، وتركوا للفريسية Pharicism بعد ذلك صبغ اليهودية بطابعها مستقبلا.

وكما حدث مع الصدوقيين، خرجت طوائف أخرى ومذاهب أخرى من الساحة. وبعضهم مثل الأسينيين Essenes لم نعرفهم إلا من خلال الإشارات والأوصاف القليلة (لم تكن دائما مما يُعوَّل عليها) في كتابات المؤلفين الإغريق والرومان. ومذاهب أخرى مثل ذلك المذهب الذي كان يعيش أتباعه بالقرب من البحر الميت (إذا لم يكونوا هم أنفسهم الأسينيين) لم يتم اكتشافهم حتى الآن، ويظهر مذهبهم أن الحياة اليهودية الدينية كانت تحوى عددا كبيرا من الاتجاهات والعقائد. لقد أصبح واضحا بشكل جلى أن الفريسيين لم يكونوا يشكلون الحركة الوحيدة في اليهودية، ومع هذا فقد كانوا الأكثر حيوية ودينامية وقوة. وبطبيعة الحال، فريما كان الرابيون يعتبرون أنفسهم مبتدعين فقد اقتنعوا أن قواعدهم في مجالًى المنطق والتفسير موثقة دينيا، وأكثر من هذا تعود إلى تراث موسى في سيناء" a tradition going back to Moses on Sinai "، وهو ما يُسمى الشريعة الشفهية Warl Oral Law التوراة وألحقت بها. وعمل التعاليم ما يُسمى الشريعة الشفهية Oral Law المتي واكبت التوراة وألحقت بها. وعمل التعاليم

الرابية - بصرف النظر عن إصدار فتاو جديدة لمواجهة حاجات آنية - هو الربط من خلال قواعد منطقية وتأويلية - بين الشريعة "المكتوبة" والشريعة "الشفهية Oral". ويهذا، ففى اليهودية الرَّابية Rabbinic Judaism نجد النظرية التى مؤداها أن التراث (المرويات) هو أداة ثانية للوحى تسير جنبا إلى جنب مع الكتاب المقدس اليهودى. لقد أحرزت هذه النظرية تطورها الأول - إذًا - من خلال اليهودية الرَّابية (اليهودية كما قدمها الرَّابيون).

وفى القرن الذى أعقب تدمير الهيكل ونهب الرومان للقدس (٧٠م)، بدأت حقبة التفسير الرابى الخلاق تتلاشى تدريجيا. وتميزت القرون التى تلت ذلك بجهود مؤثرة فى التحليل والتعمق فى دراسة التفاصيل. ونتج عن هذا التلمود وهو التجميع الكبير لمعارف الرابيين (خاصة فى المجال التشريعي)، وقد تم إنجازه فى المدراس الدينية اليهودية فى فلسطين، وفى بابل. وكان هذا النشاط مركزا فى بابل أكثر من تركزه فى فلسطين.

وبينما كانت الشريعة (الهالاخاه ـ انظر ص ٢٤ من النص الإنجليزي لهذه الموسوعة) تهيمن على التلمود، فإن الهجّادة (الأجادة) aggadah تصف بتفصيل أكثر الجوانب الأخلاقية والعظات التنويرية المعروفة باسم مدراش a midrash والمدراش أقل درجة من حيث التوثيق (الموثوقية) والترابط من التلمود، والمدراش بدورها تركز على ما ركز عليه الرابيون أي على الشريعة باعتبارها تجسيدا "لما يطلبه الله منك What the Lord عليه الرابيون أي على الشريعة باعتبارها تجسيدا الما يطلبه الله منك God requireth of thee ومن التراث الذي لا ينضب ومن الحكمة والتعاليم التي تعتمد اليهودية عليها في تفسير الوحى الإلهي. ومن الناحية اللاهوتية يعتبر التلمود "كشريعة شفهية "في المقام الثاني، لا يسبقه إلاّ الكتاب المقدس اليهودية الرابية (اليهودية كما قال بها الرابيون) لا يمكنها النظر إلى الكتاب المقدس اليهودي إلاّ من خلال التلمود الذي فرض عليه مفاهيمه وتوجهة اللاهوتي وتفسيراته الشرعية، فإننا نكاد نقول إن التلمود هو الذي يأتي في المقام الأول ويليه الكتاب المقدس اليهودي (التوراة أو أسفار موسى الخمسة، والأسفار الأخرى الملحقة بها) .

وأخيرا، قد يكون من المفيد أن نوضً المنهج الرّابى فى تعريف الشرائع القديمة والجديدة أو الأفكار عن طريق "تأويل interpreting" الكتاب المقدس اليهودى. سنورد

المثال التالى الذى لم نتعمد انتقاءه (كما لم نتعمد انتقاء أية أمثلة أخرى، وإنما أوردناها لأنها متاحة بين أيدينا) .

فالشروح الرابية تقدم سلسلة من التعليقات التلمودية على سفر اللاويّين (٢٦/١٩): "لن تأكلوا أى شىء بدم" لأن "أكل الدم" أى الدم الموجود فى اللحم من بين طقوس الوثنيين والطقوس السحرية (اللاويين ٢٦/١٩) وحزقيال ٢٥/٣٣)(\*)، إنه يمكننا أن نُرجع التحريم إلى تشريع وصفه الكتاب المقدس اليهودى فى مواجهة الوثنية وما يتصل بها عامة. لكن الرَّابيين استخدموا هذا التحريم والنص المحتوى عليه لتعاليم أبعد:

(۱) تحريم أكل أى جزء مقتطع من حيوان حى. وبذلك جعلوا الآية التوراتية السابقة تعنى: "لا تأكل أى لحم لا تزال به حياة". واحترام الحياة لا يعنى فى التراث اليهودى الكف عن أكل اللحوم والاعتماد كلية على الحبوب والخضراوات، وإنما انصب التحريم على الدم باعتباره أساس الحياة (سفر التكوين ٤/٩، واللاويون ١٤/١٥(\*\*) فلابد من إبعاد الدم وسكبه إما على المذبح أو بالقرب منه، واليوم فإنه يُلقى على الأرض. وبهذا يعتبر الطعام كنشاط طبيعى حيوى وليس طقسا سحريا يستولى الإنسان به على "حياة" الحيوان الذبيح . فالحياة ملك لله، وعلى هذا على الإنسان ألا يمستها بسوء (أن يبتعد عنها)؛ لذا فطريقة اليهود فى الذبح تجعل الحيوان فى وضع يتيح إسالة دمه بشكل فعال بقدر الإمكان . بل إن الرّابيين قد وستعوا التحريم بنصهم على ضرورة تصفية الدم من جسد الذبيحة حتى بعد ذبحها . والحقيقة أن أكل اللحم ومازال عالقا به دم طازج يُنظر له باعتباره إثمًا كبيرا منذ تاريخ باكر(انظر صموئيل الأول ٢٢/١٤)(\*\*\*). وحتى اليوم يعمد اليهودى لتمليح اللحم وغمره بالماء مدة ساعة لإبعاد أى دم مُتبقً، وذلك عند الذبح فى البيت .

ويرتبط بهذا التحريم منع أكل أى جزء من حيوان على قيد الحياة. وهذا فى الحقيقة أحد شرائع نوح السبع Noahite Laws ، أى أنها شريعة لكل البشر وليس لليهود فقط (انظر: سفر التكوين ٤/٩).

<sup>(\*) &</sup>quot;لا تأكلوا الدم ولا تتفاءلوا ولا تعيفوا" .

<sup>&</sup>quot;.... تأكلون الدم وترفعون أعينكم إلى أصنامكم وتسفكون الدم، أفترثون الأرض ؟ا".

<sup>(\*\*)</sup> كل دابة حية تكون لكم طعاما .. غير أن لحما بعياته دمه لا تأكلوه".

<sup>&</sup>quot;لأن نفس كل جسد دمه هو بنفسه . فقلت لبني إسرائيل لا تأكلوا دم جسد ما ".

<sup>( \*\*\*)</sup> وثار الشعب على الغنيمة فأخذوا غنما وبقرا وعجولا وذبحوا على الأرض وأكل الشعب على الدم . فأخبروا شاول قائلين هو ذا الشعب يخطئ على الرب بأكله على الدم" .

- (٢) لا تأكل قبل أن تصلى من أجل نفسك". وهذا التفسير التلمودى قائم على معنيين: الدم = الحياة. وبالأكل يقوى الإنسان حياته (= الدم)؛ وعلى هذا فلا يجب عليه أن يأكل قبل إمداد حياته بالقوت الوحيد الحقيقى والضرورى: عون الله ورحمته. وعلى هذا فرض الرابيون أن تكون الصلاة هي أول ما يقوم به الإنسان كل صباح قبل تتاول الإفطار، أما واجب الصلاة لله كل يوم كفرض عام فقد استندوا فيه إلى آيات أخرى.
- (٣) لا تأكل (المقصود الوجبات الطقسية أو الشعائرية) مع الدم (أى والدم لا يزال في الحوض)، ففى طقوس الهيكل كان الدم المنساب من الذبيحة يُجمع فى حوض ثم يُسكب أو ينثر فوق المذبح أو بالقرب منه. ولم يكن الكهنة أو مقدم الأضحية ليأكلوا من لحم الذبيحة قبل إتمام هذا الطقس (الشعيرة).

وهنا نجد أنفسنا إزاء تنظيم (شعائري) صارم قائم على الآية التي نحن بصددها.

- (٤) "لا تأكل (وجبة المواساة the meal of Comfort) مع الدم (دم الذين أُعدموا تحقيقا للعدالة)، ووجبة الغداء تُقدّم لأقرباء الميت بعد الدفن. ولا ينفذ هذا الطقس عندما تكون الجثّة قد دفنت إذا كان الميت قد نفذ فيه حكم الإعدام لارتكاب جريمة قتل. وقد استخدم الرابيون ـ ببساطة ـ هذه الآية كخنزير علقوا عليه تبريرات لتراثهم (مروياتهم).
- (٥) "لا تأكل أى شىء بالدم (الذى أرقته وفقا لأحكام الشريعة) لا بد أن يراعى أعضاء السنهدرين Sanhedrin والمحكمة العليا الصيام فى أى يوم يصدرون فيه حكما بالإعدام.

إن إزهاق نفس تحقيقا للمدالة مطلب إلهى؛ لكنه فى الوقت نفسه \_ وليس بدرجة أقل \_ مناسبة لتقشّف القائمين على المدالة وتوبتهم .

(٦) تحذير "الابن المعاند المارد" (سفر التثنية ١٨/٢١-٢١)" المسرف السكير "(التثنية ٢١-٢٠) يمكن أن يؤدى إلى نهاية عنيفة(\*). ومن هنا كان التفسير المعدّل (المؤوّل) لهذه الآية لتقرأ بحيث يكون المعنى:

<sup>(\*)</sup> نص الآيات المشار إليها في سفر التثنية هو 1

إذا كان لرجل ابن معاند ومارد ولا يسمع لقول أبيه ولا لقول أمه ويؤدبانه فلا يسمع لهما ، يُمسكه أبوه وأمه ويأتيان به إلى شيوخ مدينته وإلى باب مكانه ويقولان .. ابننا هذا معاند ومارد .. وهو مسرف سكير، فيرجمه جميع رجال مدينته بحجارة حتى يموت، فتتزع الشر من بينكم ويسمع كل إسرائيل ويخافون ". (التثية / الإصحاح ٢١ / الآيات ١٨-٢١).

"لا تأكل (كَنَهِم سِكِّير) مع (المفرط الشرير الذي سيودي بك في النهاية إلى سفك) دمك"(\*).

(\*) الاختلاف حول الاتجاه التشبيهي للذات الإلهية ، والاتجاه التجريدي والذي أورده المؤلف في الفقرات السابقة هو نفسه الخلاف الذي جرى بين أهل السنة والجماعة في العصور الوسطى الإسلامية ، فقد أصر السنة على أن (يد الله) تمنى "يدًا تليق بجلاله" قال المعتزلة (يد الله) أي قدرته – إلخ ، ونفضّل هنا إيراد ما ذكره الأشعري في كتاب " الإبانة عن أصول الديانة " قال الله تعالى: ﴿كل شيء هالك إلا وجهه﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ويبقى وجه ربك ذو الجلال والإكرام﴾ (٢)، فأخبر أن له سبحانه وجها لا يفني ، ولا يلحقه الهلاك وقال تعالى: ﴿تجرى بأعيننا﴾ (٢)، ﴿واصنع الفلك بأعيننا ووحينا ﴾ (٤)، فأخبر تعالى أن له وجهًا وعينًا لا بكيف ولا حدود .

وقال تعالى: ﴿واصبر لحكم ربك فإنك بأعيننا ﴾(٥)، وقال تعالى: ﴿ولتُصنع على عينى﴾(١)، وقال تعالى: ﴿ولتُصنع على عينى﴾(١)، وقال تعالى: ﴿وكان الله سميعًا بصيرًا﴾( $^{\vee}$ )، وقال لموسى وهارون \_ عليهما أفضل الصلاة والسلام \_ : ﴿إننى معكما أسمع وارى ﴾(^) فأخبر (تعالى) عن سمعه وبصره ورؤيته .

ونفى الجهمية، أن يكون لله تعالى وجه ـ كما قال ـ وأنكروا أن يكون له سمع وبصر وعين، ووافقوا النصارى، لأن النصارى لم تثبت الله سميعًا بصيرًا إلا على معنى أنه علم وكذلك قالت الجهمية، وفي حقيقة قولهم أنهم قالوا: نقول: إن الله عالم، ولا نقول سميع بصير إلا على معنى أنه عالم وذلك (هو) قول النصارى.

وقالت الجهمية، [أيضًا]: إن الله لا علم له ولا قوة ولا سمع ولا بصر وإنما قصدوا إلى تعطيل التوحيد، والتكذيب بأسماء الله تعالى فأعطوا ذلك له لفظا، ولم يجعلوا قولهم في المعنى .

ولولا أنهم خافوا السيف، لأفصحوا بأن الله غير سميع ولا بصير ولا عالم.

ولكن خوف السيف منعهم من إظهار زندقتهم.

وزعم شيخ منهم نجس ، مقدم فيهم أن علم الله، هو العلم وأن الله سبحانه علم ، فنفى العلم من حيث أوهم أن تبينه ، حتى لزم أن يقول : يا علم اغفر لى.

إذا كان علم الله عنده هو الله، وكان الله - على قياسه الفاسد - علمًا وقدرة - تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرًا.

قال الشيخ أبو الحسن على بن إسماعيل الأشعرى ـ رحمه الله ورضى عنه ـ وبالله نستهدى ، وإياه نستكفى، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم، وهو المستمان .

#### مسألة:

أما بعد: فمن سألنا فقال:

أتقول إن لله وجهًا ؟

نقول<sup>(۷)</sup> له : نقول ذلك خلافا لما قاله المبتدعون ، وقد دل على ذلك قوله تعالى: ﴿ويبـقى وجـه ربك ذو الجلال والإكرام ﴾(^).

### مسالة:

وإن سألنا: أتقولون إن لله يدين؟

(نقول له): نقول ذلك بلا كيف، وقد دل عليه قوله تعالى: ﴿يد الله فوق أيديهم﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿لمَا خلقت ببدى﴾ (١).

وروى عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: (إن الله مسح ظهر آدم بيده فاستخرج منه ذريته)(١١) فثبتت اليد بلا كيف .

وجاء فى الخبر المأثور عن النبى صلى الله عليه وسلم (أن الله تعالى خلق آدم بيده وخلق جنة عدن بيده، وكتب التوراة بيده، وغرس شجرة طوبى بيده)<sup>(١٢)</sup> أى بيد قدرته سبحانه وتعالى .

وقال تعالى: ﴿بل يداه مبسوطتان﴾(١٣).

وجاء عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: (كلتا يديه يمين) (11). وقال تعالى: ﴿ لاَخْذَنَا مِنْهُ بِالْيِمِينَ ﴾ (10).

وليس يجوز فى لسان العرب فى عادة أهل الخطاب أن يقول القائل: عملت كذا بيدى ويعنى به النعمة، وإذا كان الله قد خاطب العرب. بلفتها، وما يجرى مفهوما (فى) كلامها ومعقولا فى خطابها، فلا يجوز فى خطاب أهل اللسان أن يقول: فعلت بيدى ويعنى النعمة، وعلى هذا فقد بطل أن يكون معنى قوله تعالى: "يعدى" (يقصد) النعمة، وكذلك لا يجوز أن يقول القائل: "لى عليه يدى" ويعنى نعمتى، ومن دافعنا عن السعمال اللغة ولم يرجع إلى أهل اللسان فيها ، دوفع عن أن تكون اليد بمعنى «النعمة».

وإذا كان لا يمكن أن نتفق في أن اليد (هي) النعمة ، إلا من جهة اللغة ، وإذا دفع (من جهة) اللغة لزمه أن يفسر القرآن من جهتها ، وأن لا يثبت (أن) اليد (تعني) النعمة من قبلها . لأنه إن روجع في تفسير قوله إحداهما: أن الأيد ليس بجمع لليد ، لأن جمع يد أيدي وجمع اليد التي هي «نعمة» (هو) أيادي، وإنما قال تعالى: ﴿لما خلقت بيدي﴾ فبطل بذلك أن يكون معنى قوله : ﴿بيدي ﴾ معنى قوله: ﴿بنيناها بأيد ﴾ وأيضا طو كان أراد القوة ، لكان معنى ذلك بقدرتي ، وهذا منقض لقول مخالفينا، وكاسر لمذهبهم، لأنهم لا يثبتون قواحة فكيف يثبتون (له) قدرتين .

وأيضا فلو أن الله تعالى، عنى بقوله : ﴿لما خلقت بيدى﴾ «القدرة» لما كان (١٦) لآدم على إبليس من مزية فى دلك، والله تعالى أراد أن يرى فضل آدم \_ عليه السلام (١٧) \_ عليه، إذ خلقه بيديه ، ولو كان خالقًا لإبليس يعديه ، كما خلق آدم \_ عليه السلام (١٨) \_ لم يكن لتفضيله عليه بذلك وجه ، ولكان إبليس يقول محتجًا على ربه فقد خلقتنى بيديك كما خلقت آدم \_ عليه السلام (١٩) \_ بهما ، فلما أراد الله تعالى تفضيله عليه بذلك موبخا له على استكباره على آدم \_ عليه السلام (٢٠) أن يسجد له ﴿ما منعك أن تسجد لما خلقت بيدى أستكبرت (١١) دل ذلك على أنه ليس معنى الآية القدرة؛ إذ كان الله تعالى خلق الأشياء جميعًا بقدرته وانما أداد إثبات يدين ، ولم يشارك إبليس آدم \_ عليه السلام \_ في أن خلق بهما .

وليس يخلو قوله تعالى: ﴿ لما خلقت بيدى ﴾ أن يكون معنى ذلك إثبات يدين نعمتين ، أو يكون معنى ذلك إثبات يدين قدرتين أو يكون معنى ذلك إثبات يدين ليستا نعمتين ولا جارحتين ولا قدرتين ولا توصفان إلا كما وصف الله تعالى .

فلا يجوز (إذًا) أن يكون معنى ذلك نعمتين، لأنه لا يجوز عند أهل اللسان أن يقول قائل: «عملت بيدى» أى نعمتى .

ولا يجوز عندنا ولا عند خصومنا أن نعنى جارحتين ، ولا يجوز عند خصومنا يعنى قدرتين .

وإذا فسيدت الأقسام الثلاثة، صح القسم الرابع وهو معنى قوله تعالى: ﴿بيدى﴾ إثبات يدين ليستا جارحتين ولا قدرتين ولا نعمتين (بل) لا توصفان، إلا بأن يقال: إنهما يدان ليستا كالأيدى خارجتان عن سائر الوجوم الثلاثة التي سلفت .

#### مسالة:

وأيضًا لو كان معنى قوله تعالى: ﴿بيدى﴾ نعمتى لكان لا فضيلة لآدم - عليه السلام - على إبليس فى ذلك، على رأى مخالفينا، لأن الله تعالى ابتدأ إبليس - على قولهم - كما ابتدأ آدم - عليه السلام  $(^{\Upsilon\Upsilon})$ - وليست تخلو النعمتان من أن تكونا بدن آدم - عليه السلام  $(^{\Upsilon\Upsilon})$ - أو تكونا عرضين فى بدن آدم - عليه الصلاة والسلام -. فلو كان عنى بدن آدم ، فلا بد أن عند مخالفينا من المعتزلة جنسًا واحدًا، وإذا كانت الأبدان عندهم جنسا واحدًا، فقد حصل فى جسد إبليس - على مذاهبهم - من النعمة ما حصل فى جسد آدم - عليه السلام  $(^{\Upsilon\Upsilon})$ - وكذلك أنه عنى عرضين ، فليس من غير ذلك ، إلا وقد فعل من جنسه عندهم فى بدن إبليس ، وهذا يوجب أنه لا فضيلة لآدم - عليه السلام  $(^{\Upsilon\Upsilon})$ - على إبليس فى ذلك .

والله تعالى إنما احتج على إبليس بذلك ليريه أن لآدم ـ عليه السلام ـ الفضيلة .

فدل على أن الله \_ عز وجل \_ لما قال : ﴿خلقت بيدى﴾ لم يعن نعمتى .

## مسألة ،

ويقال لهم ١

لم أنكرتم أن يكون الله تعالى عنى بقوله ﴿بيدى﴾ يدين ليستا نعمتين ؟

فإن قالوا: لأن اليد؟ إذا لم تكن نعمة ، لم تكن إلا جارحة .

قيل لهم: ولم قضيتم أن اليد إذا لم تكن نعمة، لم تكن إلا جارحة؟ فإن راجعونا إلى شاهدنا، أو إلى ما نجده بيننا من الخلق وقالوا: اليد إن لم تكن نعمة فى الشاهد، لم تكن إلا جارحة قيل. لهم: إن علمتم الشاهد، وقضيتم به على الله تعالى، فكذلك لم نجد حيا من الخلق إلا جسمًا، لحمًا ودمًا، فاقضوا بذلك على الله ـ تعالى عن ذلك (علوًا كبيرًا)...

وإلا كنتم لقولكم تاركين ، ولاعتلالكم ناقضين ، وإن أثبتم حيا لا كالأحياء منا ، فلم أنكرتم أن تكون اليدان اللتان أخبر الله عنهما يدين ليستا نعمتين، ولا جارحتين، ولا كالأيدى .

وكذلك يقال لهم: لن<sup>(٢٦)</sup> تجدوا مدبراً حكيماً إلا إنساناً ، ثم أثبتم أن للدنيا مدبراً حكيما ليس كالإنسان، وخالفتم الشاهد، ونقضتم اعتلالكم، فلا تمنعوا من إثبات يدين ليستا نعمتين، ولا جارحتين، من أجل أن ذلك خلاف الشاهد .

#### مسالة:

فإن قالوا: إذا لأثبتم لله يدين لقوله تعالى: ﴿ لما خلقت بيدى ﴾ (٢٧).

فلم لا أثبتم له أيدى، لقوله: ﴿مما عملت أيدينا﴾ $(^{YA})$ .

قيل لهم: قد أجمعوا على بطلان قول من أثبت لله أيدى، فلما أجمعوا على بطلان قول من قال ذلك، وجب أن يكون الله تعالى ذكر «أيدى» ورجع إلى إثبات يدين، لأن الدليل قد دل على صحة الإجماع، وإذا كان الإجماع صحيحًا، وجب أن يرجع من قوله أيدى إلى يدين لأن القرآن على ظاهره، ولا يزول عن ظاهره إلا بحجة فوجدنا حجة أزلنا بها ذكر الأيدى عن الظاهر إلى ظاهر آخر، ووجب أن يكون الظاهر الآخر على حقيقته لا يزول عنها إلا بحجة، قال تعالى: ﴿بيدى﴾ (أى) نعمتى فإن المسلمين ليس على ما ادعى متفقين وإن رجع إلى اللغة فليس في اللغة أن يقرر القائل: ﴿بيدى﴾ بمعنى نعمتى .

وإن لجأ إلى وجه ثالث، سألناه، (مع أنه) لن يجد لذلك سبيلا.

#### مسالة:

ويقال لأهل البدع: لم زعمتم أن معنى قوله تعالى : ﴿بيدى﴾ نعمتى؟ أزعمتم ذلك إجماعا أو لغة؟ (مع أنهم) لا يجدون ذلك إجماعا أو في اللغة! وإن قالوا: قلنا ذلك من (باب) القياس .

قيل لهم: ومن أين وجد في القياس، أنه قوله: ﴿بيدى﴾ لا يكون ممناه إلا نممتى .

ومن أين يمكن أن نعلم بالفعل أن تفسير «كذا» مع أنا رأينا كتابه العزيز الناطق على لسان نبيه الصادق ﴿وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه﴾ (٢٩) وقال تعالى: ﴿لسان الذي يلحدون إليه أعجمي وهذا لسان عربي مبين﴾ (٣٠) وقال تعالى: ﴿ أَفَلا يتدبرون القرآن ﴾ (٣٠) ولو كان القرآن بلسان غير العرب لما أمكن أن نتدبره، ولا أن نعرف معانيه، إذ سمعناه قلما كان من لا يحسن لسان العرب لا يحسنه، وإنما يقر به العرب إذا سمعوه علم أنهم أنما علموه لأنه بلسانهم نزل، وليس في لسانهم ما ادعوه . مسالة ا

وقد اعتل معتل بقول الله تعالى: ﴿والسماء بنيناها بأيد﴾ (وقد) قالوا (إن) • الأيد، (يعنى) القوة فوجب (على حد زعمهم) أن يكون معنى قوله تعالى: ﴿بيدى﴾ بقدرتى فيقال (٣٣) لهم: هذا التأويل فاسد من وجوه.

#### مسألة :

فإن قال قائل: ما أنكرتم أن يكون قوله تعالى: ﴿مما عملت أيدينا﴾ وقوله تعالى: ﴿لما خلقت بيدى﴾ على المجاز ؟

## العصور الوسطى

إذا كانت اليهودية قد تشكّلت في فترة الكتاب المقدس اليهودي وفترة الرّابيين(\*) Rabbinic periods، فقد جرى تفسيرها في العصور الوسطى. لقد أعطت هذه المرحلة وفي العصور الوسطى جرى البحث عن العصور الوسطى جرى البحث عن معانيها. فقد طوَّر الدعاة المدراشيون Midrashic والمشرعون التلموديون محتوى الدين المهودي وفرَّعوه وفصَّلوه، وحاول مفكرو العصور الوسطى البرهنة عليه بأدلة عقلية. وطبيعة الحال استمرت الدراسات التلمودية والتبريرات القائمة على الشريعة في اللاهوت، الكن أحد أكثر المعالم بروزا بالنسبة ليهودية العصور الوسطى هو اللاهوت، الجهود الفلسفية مدينة لتأثيرات هذه الجهود الفلسفية مدينة لتأثيرات مختلفة. فأول كل شيء كانت مدينة لإعادة اكتشاف العرب للفلسفة اليونانية وتطويرهم المانهم وقد سار اليهود في إثر المفكرين المسلمين الذين تعمقوا في عقيدتهم (إيمانهم والإسلام) في ضوء الفلسفة الجديدة، فبدأ اللاهوتيون اليهود أيضا في مناقشة العقائد اليهودية الأساسية في ضوء الفلسفة الأرسطية أو الأفلاطونية الجديدة واستخدام أنساق المنطق الفلسفي الصارم، وكان هناك أيضا الحافز المتمثل في الرغية في دفاع المرء عن عقيدته في مواجهة الأديان المنافسة التي تدُّعي ـ كما تدعى اليهودية ـ أنها قائمة على أساس وحي إلهي مؤكد، وكانت الأرضية الوحيدة المشتركة التي يمكن أن يجرى فوقها الحوار بين هذه الأديان هو التفكير العقلى المحايد، وإقامة الأدلة العقلية إن أمكن. وأكثر من هذا، فقد كانت هناك صراعات داخلية في العقيدة اليهودية كتلك الصراعات التي حدثت بعد ظهور طائفة القرَّائين Karaite التي تظاهرت بأنها لا تعترف إلا بسلطان التوراة Scripture (\*\*\*) فحسب وأنكرت التراث الرَّابي، ولم يكن من

قيل له: حكم كلام الله تعالى أن يكون على ظاهره وحقيقته ولا يخرج الشيء عن ظاهر إلى مجاز إلا بعجة،
 ألا ترون إذا كان ظاهر الكلام العموم، ورد بلفظ العموم والمراد به الخصوص، وليس هو على حقيقة الظاهر.
 وليس يجوز أن يعدل به عن ظاهر اليدين إلى ما ادعاء خصومنا ، إلا بعجة .

ولو جاز ذلك لجاز لمدَّع أن يدعى على أن ما ظاهره العموم هو على الخصوص، وما ظاهره الخصوص، هو على العموم ، بغير حجةً وإذا لم يجز هذا لمدعيه بغير برهان، لم يجز لكم ما ادعيتموه أنه مجاز، أن يكون مجازً بغير حجة .

بل وجب أن يكون قوله تعالى: ﴿لما خلقت بيدى﴾ إثبات يديّن لله تعالى وفى الحقيقة، غير نعمتين، (لأنه) لا يجوز عند أهل اللسان أن يقول قائلهم : فعلت بيدى، وهو يعنى نعمتى \_ إلخ .

<sup>(\*)</sup> الكلمة رابي تعنى بالمبرية "معلّم"؛ لذا وجدنا من الخطأ ترجمتها " ربّيون". انظر .Alan, unterman, op. Cit.

<sup>(\*\*)</sup> السياق يفيد أن المقصود هنا هو التوراة كما سيتضح في الفقرة التالية. (المترجم).

الممكن للرابيين أن يلتقوا إلا عن طريق المقولات المقنعة والمنسقة للعقيدة اليهودية الأرثوذكسية .

وكقاعدة عامة، فقد حسمت الفلسفة الأرسطية الصاعدة (الفلسفة الأرسطية كما فهمها أهل هذا العصر) - رغم أن بعض المفكرين كانت جذورهم الفكرية أكثر عمقا في ترية تراث الأفلاطونية الجديدة ـ نقول لقد حسمت هذه الفلسفة الأرسطية القضايا التي واجهها الفلاسفة اليهود والمقولات التي صاغوا من خلالها أسئلتهم وإجاباتهم. وكان من بين القضايا التي نوقشت بعمق ديني وجدية مع افتراض أنَّ العقل وحده غير كاف للتعامل معها، وإنما لا بد من البحث فيها \_ في الحقيقة \_ باعتبارها واجبا دينيا: طبيعة الوحي، العلم والإيمان وعلاقة كل منهما بالآخر، طبيعة الذات البشرية وعلاقتها بالله، وجود الله والأدلة العقلية عليه، صفات الله، كون العالم أزليا أم حادثًا والعناية الإلهية. وكان العقل هو أكثر الأجزاء Parts نبالة في الإنسان، فمن خلال العقل وحده كان الإنسان على صورة الله(\*) وقادرا على الحوار مع خالقه Communing with Creator. وقد أصبحت ممارسة استخدام الملكات العقلية، ونعنى بذلك الفلسفة، تغيرًا حادثًا ارتبط بهالة التأمل الديني. فقد تمت صياغة كثير من أساسيات العقيدة اليهودية بدقة عقلية خلال هذه الفترة، رغم أنه لابد أن نتذكر أن هذه المناقشات كانت مستمرة بين الفلاسفة لا بين اللهوتيين الرسميين الذين اتخذوا موقف الحكم ليعلنوا أنَّ هذا من الإيمان وأن ذاك حرام (أناثيما). ومن هنا، فحتى الصياغات التي حازت قبولا عاما (نتيجة هذه المناقشات) لم تحظ بالنوع نفسه من الاعتماد (الموثوقية) في أي وقت من الأوقات، الذي كانت تحظى به \_ على سبيل المثال \_ الشرائع الطقسية (الشعائرية) التي يعرضها واحد من الرَّابيين اعتمادا على نص تلمودي.

## موسی بن میمون

كان موسى بن ميمون (١١٣٥-١٢٠٤) أعظم فلاسفة اليهود فى العصور الوسطى وأكثرهم تأثيرًا، وكان فى الوقت نفسه واحدا من ألمع التلموديين وكانت صياغته للشريعة الرَّابيّة المكتوبة بطريقة منظمة تحظى باحترام وتوقير فى الدوائر اليهودية الأرثوذكسية، أكثر مما كانت تحظى به مناقشاته الفلسفية الواردة فى كتاب " دليل

<sup>(\*)</sup> ليس كمثله شيء. (المترجم) .

الحيران" كما أن موسى بن ميمون كان هو وحده الذى صاغ عناصر الإيمان الثلاثة عشر التى عادة ما يُعتقد أنها تكون العقائد الأساسية فى الديانة اليهودية، ورغم أن لاهوتيين آخرين تنازعوا بشأن عدد هذه العناصر واختيارها ـ دون سواها ـ والمعنى الدقيق لربط عناصر الإيمان، إلا أنه من المهم بقدر كافٍ أن نورد هنا هذه العناصر كما أوردها ابن ميمون:

- ١- وجود الله خالق كل الأشياء .
  - ٢- توحده توحدا مطلقا .
- ٣- كونه روحيا (غير مادي) His incorporeality (وبعبارة أخرى غير متجسد).
  - ٤- أبديته (لا نهائيته) Eternity.
    - ٥- لا معبود سواه .
      - ٦- وجود النبوّة .
  - ٧- نبوّة موسى فوق سائر النبوات (\*) .
    - ٨- التوراة هي وحي الله لموسى .
  - ٩- التوراة ثابتة (غير قابلة للتغيير) Immutable.
  - ١٠-إحاطة الله بكل شيء علمًا، وعلمه المسبق بما سيكون ٠
    - ١١- محاسبة المرء وفقا لعمله، فيُثاب أو يُعاقب.
    - ۱۲- مجيء المسياه أو المشيح (المنتظر) Messiah.
      - ١٣- بعث الموتى .

ومن الواضع أن بعض هذه العناصر أكثر معقولية وأكثر منطقية من العناصر الأخرى، وأن هذه القائمة \_ التى أوردها ابن ميمون \_ ربما كانت أكثر قبولاً مما اقتنع به فكر موسى بن ميمون نفسه، ذلك أنَّ من المؤكد أن بن ميمون قد أسس قائمته هذه واضعا في اعتباره أن هذه العناصر لا بد أن تكون "معروفة "، وليس من الضرورى أن تكون "مجال اعتقاد believed أو تصديق" (بالمعنى العادى للكلمة) إلا من قبكل ضعاف

<sup>(\*)</sup> يؤمن المسلم بنبوة موسى (عليه السلام)، لكنه يؤمن أيضا بأن محمدا ﷺ هو خاتم الأنبياء (المترجم).

التفكير، وقد واجه ابن ميمون أيضا مشكلات عن خلود (بقاء) هؤلاء الإخوة الأضعف (أى العناصر الأضعف في قائمته هذه) مادام العقل وحده هو الجزء الخالد في الإنسان، إذا تطوّر تطورا خالصا في مجال المعرفة التأملية أو ذات الطابع الصوفي in Contemplative Knowledge في المسياه أو المسيا أو المشيح الذي سيعيد بناء الهيكل ويحكم إسرائيل الذي استعاد وطنه القديم - مثل هذه العقيدة لا تشكل كما يشعر المرء - جزءًا عضويًا من هذا النظام الفلسفي، حقيقة أن ابن ميمون آمن بأن التوراة أو الشريعة الموحى بها قدَّمت نوع النَّسق الأمثل الذي يساعد على تطوير ملكات الإنسان الأرقى (الأكثر سموا) كالملكات العقلية مثلا، وأنها تقوده إلى المعرفة التأملية الحقة لله وتجعله على صلة به Communion with God هذه المرحلة التي يصل فيها الإنسان للاتحاد مع الله اتحادا قوامه الحب، واكتمال الحب العقلي لله، هي نفسها مرحلة النبوّة فيما يرى ابن ميمون. والعالم المسياني (عالم المسيح المنظر) هو عالم يسوده السلام والرخاء والحكم المنظم؛ مما يمنع كل حيرة أو اضطراب ويجعل حياة يسوده السلام والرخاء والحكم المنظم؛ مما يمنع كل حيرة أو اضطراب ويجعل حياة التأمل الخالية من التوتر أمرًا ممكنا .

وكان ابن ميمون متشددا فى حربه ضد الاتجاهات التشبيهية (اتجاه المُشبّهة أى تشبيه صفات الله بالصفات البشرية)، فعقيدته فى صفات الله تستبعد أى شىء مهما كان واهنا ـ يشير إلى تجسّد الله أو تعدّده(\*). وآمن ابن ميمون ـ إيمانا يتفق م المنطق الأرسطى ـ بأن الصفات الإيجابية، ونعنى بها الخواص العارضة أو الطارئة الت تضاف إلى الشيء الموجود ens ، تشكل مع هذا الشيء طبيعة مركبة. وعلى هذا، فالله الذى هو واحد مطلق absolute One - ness لا يمكن أن يكون له أية صفات. أما العباراد البريئة على شاكلة "الله عظيم وصالح وقوى.. إلخ" فتعد عبارات مفعمة بالهرطقة إذ لم يُعد تفسيرها بشكل سالب (لاهوت سلبي)(\*\*).

وفى هذا الجانب المهم والمؤثر حقا فى فلسفة ابن ميمون، أصبحت الفجوة ظاهرة بشكل جلى بين إله الفلاسفة (الله كما يتصوره الفلاسفة) والإله البشرى God human الذى يؤمن به المؤمنون البسطاء .

<sup>(\*)</sup> هو اتجاه أهل السنة المسلمين.

<sup>( \*\*)</sup> ترددت كل هذه الأفكار في مقالات الإسلاميين للأشعري .

#### عهودا هالیشی Yehudah Halevi

لقد ركزنا على موسى بن ميمون بسبب أهميته من أوجه عدة، ففى المقام الأول هناك أهميته البارزة كفيلسوف وكلاهوتى أرثوذكسى كبير فى أعين المفكرين الذين أتوا يعد ذلك . وعلى القدر نفسه من الأهمية صيحة اتهامه بالهرطقة التى ارتفعت ضد جسارته، والتى واجهها فى حياته، وازدادت عنفا بعد مماته. وقد أدى النزاع بين مؤيدى لجن ميمون ومعارضيه فى الغالب إلى انقسام اليهود إلى معسكرين. ولغرض دراستنا الحالية، فإن الأمر الرئيسى عن ابن ميمون هو حقيقة أنه قدم واحدًا من الاحتمالات المتطرفة التى كانت اليهودية الرابية (اليهودية كما يراها الرابيون) فى العصور الوسطى مؤهلة لها. والاحتمال المواجه (المقابل) اتضح على يد مفكر ذى وزن مختلف تماما، فقد كان أيضا أكبر الشعراء العبرانيين مطلقا. فشعر يهودا هاليقى (١٠٨٠–١١٤١) يحترق وجُدا مع الحب الإيماني لمجتمع إسرائيل، للرب والمُخلِّس (بتشديد اللام وكسرها)، بطريقة لا تقل عن حبه الباطني (الصوفي) الملتاع لله وتوقه الشديد للتوحُّد معه، وهذا الحيقة بطريقة أكثر كفاية(\*).

من المقولات المنطقية المترابطة:

«ربِّ، أين سأجدك ؟

فمكانك عالِ وراء سُتُر،

وأين لا أجدك ؟

فالكون مملوء بجلالك».

(Selected Poems of Jehudah Halevi, tr. Nina Salaman, Philadelphia, 1946).

«آه یا رب، أطرح أمامك كل رغباتی، نعم أطرحها أمامك رغم أننى لا أستطیع تحریك شفاهی بها،

أسألك عطفك للحظة ثم أموت

<sup>... ... ... ... ... ... ... ...</sup> 

<sup>(\*)</sup> الشيء نفسه نجده عند المتصوفة المسلمين الذين يستخدمون " لغة خاصة ". (المترجم) .

عندما أكون بعيدًا عنك، فإنى أموت رغم أن الحياة ما زالت بين جَنبيّ، لكن عندما أتعلق بك فإننى أحيا رغم أننى يجب أن أموت» (Ibid). أو:

«إننى أجرى لألتقى بنبع حياة الحقيقة ؛

... ... ... ... ...

ليس لى من هدف إلا رؤية وجه مليكى

\*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\*

عسى أن أشاهد وجهه في طيات قلبي!

بعدها لن تطلب عيني أبدًا رؤية شيء آخر.» (\*) (Ibid).

وكتاب هاليڤي الفلسفي الموسوم باسم الكوزاري Kuzari صيغ على شكل حوار مع ملك الخُزْر، وانتهى ـ أي الحوار ـ بتحول هذا الملك لليهودية. وبطبيعة الحال، فإن تحول الخزر إلى اليهودية حدث تاريخي (في القرن الثامن للميلاد)، لكن هاليقي يستخدمه كمجرد منطلق لتطوير لاهوته، والكتاب هجوم شامل على الفلاسفة رغم اعتماده بشكل واضح على فروضهم ومصطلحاتهم. لقد فرق هاليڤي بشكل حاد بين إله أرسطو الذي هو تحريد لا حياة فيه باعتباره "السبب الأول" First Cause أو "المحرك الأول" First mover من ناحية، وإله إبراهيم الذي هو إله حي نعرفه من خلال علاقة شخصية ونعرفه في الوحي، وهاليثي بتفرقته هذه يكون قد سبق يسكال Pascal بقرون. فالدين لا يقوم على معرفة تأملية في الأسباب وأنما على المعجزات، إنه الإيمان وليس المعرفة ـ رغم أن هاليڤي كان مهتما بالإشارة إلى أن الدين ـ حتى لو كان غير عقلاني ـ فهو ليس لهذا السبب مناهضا للعقل anti - rational فلا ينبغي أبدا للدين أن يزدري العقل. إن قضية هاليڤي ـ في نمطها الوجودي الحقيقي ـ ليست قضية حقيقية موضوعية مجردة، وإنما هي قضية معنى الوجود اليهودي ومعنى التاريخ اليهودي. فاليهودية ليست قائمة على عقل كوني شامل، وإنما على تحربة خاصة لشعب: دعوة إبراهيم، العبودية في مصر، الخروج من مصر، الوحي في سيناء ... إلخ، هذه التجربة ظلت حية في الوعى التاريخي المتصل للشعب اليهودي. ستمائة ألف إسرائيلي (وفقا

<sup>(\*)</sup> المعانى نفسها، بل والألفاظ نفسها نجدها عند المتصوفين المسلمين . (المترجم) .

للرواية التوراتية) شهدوا الوحى على جبل سيناء، وهذا هو أساس الإيمان اليهودى حتى في أشد حالات الاستبطان التصوّفي .

ورآك قلبي وآمن بك

وكأنه كان قريبا منك في سيناء» (Ibid).

لكن هذه التجرية لا تشمل الأحداث المسجلة في الكتاب المقدس اليهودي فحسب، وإنما تشمل أيضا الوضع الفعلي لإسرائيل في المنفى، وفي المنفى كانت التجرية الفردية لليهودي يهودا هاليقي. ماذا عنى النفى والمعاناة والاضطهاد \_ وفوق كل هذا \_ الإذلال المتواصل على يد إشماعيل (المقصود أبناء إسماعيل، وهو يشير هنا للإسلام) وعلى يد عيسي Esau إلمقصود المسيحيون) بالنسبة لليهودية؟ وقد وضعت إجابة هاليقي السر الديني لإسرائيل في بؤرة العناية الإلهية theadicy إنه لاهوت إكليزيا إسرائيل معقد الديني لإسرائيل مجتمع باطني (متصوف mystical) يُشكّله نسيج متشابك معقد وباطني من كونه شعبا مختارا ومن المعاناة التي واجهها. إنه "قلب الجنس البشري" إنه أصح its pas من الجميع، وفي الوقت نفسه أكثر مرضًا من الجميع، فآلامه -its election الطويلة في التاريخ سمة واضحة من سمات كونه شعبا مختارا nits election بالكفر تم فشعور إسرائيل المتواصل بالذنب ليس \_ في الأساس \_ لكفرهم فليس بسبب الكفر تم فنهيم، وانما يرجع شعورهم بالذنب لفشلهم في قبول النفي والمعاناة والإذلال بسرور وسعادة باعتبار أن ذلك في سبيل الله، أو بتعبير آخر حبا لله، وعلى هذا تحدث هاليقي \_ ذلك الشاعر المهتم بالطقوس (الشعائر) الدينية، إلى ربه باسم مجتمع إسرائيل:

«بكل قلبي، حقا وصدقا، وبكل ما فيَّ من قوّة ، أنا أحبِّك، في السيِّر وفي العلن، فاسمك معي، فكيف سأكون وحيدا ؟

... ... ... ... ... ...

الناس اعتقدوا أننى فى خزى، إنهم لا يدرون، أنَّ حياتى من أجل بهاء اسمك هو مجدى (وتسبيحى)».

أو قوله:

«عسى أن تكون أغنيتى الحلوة سارّة فى ناظريك وعسى أن يكون مدحى إياك مبعث غبطتك، آه يا حبيبى، يا من نأيت عنى بسبب الإثم الظاهر فى أعمالى، لكننى تشبثت بركن عباءة حبّه، ياله من حب هائل ومدهش إ».

وقوله:

«یکفینی بهاء اسمك، فهو حصادی ـ الذی لا حصاد سواه ـ من كل عملی، زاد الأسی، وسأحبك أكثر وأكثر، فحبك بالنسبة لی شیء رائع» (Ibid).

وكما اختار الله شعبا خاصا لتحقيق غرضه بين الجنس البشرى، اختار \_ أيضا وطنا بعينه \_ الأرض المقدسة \_ (المقصود فلسطين) لتكون وطنا (مكانا) للإنجاز الدينى لهذا الشعب (المختار)، وبالثبات على المبدأ الذى حتم على هذا المفكر اليهودى "الوجودى existential" والشاعر المهم لحركة "مرثية إلى صهيون existential" \_ غادر هاليثى وطنه إسپانيا واتجه إلى فلسطين .

إن ميمون وهاليقى - كلَّ بطريقته - كانا فى حوالى منتصف الطريق لتعبيرين آخرين مهمين عن يهودية العصور الوسطى، رغم أنهما أكثر تطرفا. فبالنسبة لأخلاق ethics مهمين عن يهودية العصور الوسطى، رغم أنهما أكثر تطرفا. فبالنسبة لأخلاق معرد ابن ميمون ذات البعد التأملى العقلى المتفاعل مع الحب المتوهج لله، إن هى إلا مجرد رؤية فلسفية لليهودية التَّقَويَّة القائمة على الزهد، التى تعانقت مع عناصر من الأفلاطونية والصوفية (من ص ٢٠١-٢٠٥ من النص الإنجليزى)، وتأملية هاليڤى ذات الطابع الصوفى ووعيه القوى بالبعد التاريخي للرابطة الدينية بين إسرائيل والله، وجد كل ذلك تعبيرا متطرفا في القبالة Kabbalah. وكلا النوعين من التأمل الباطني (عند كل من ابن ميمون وهاليڤي) قد أثرا بعمق في الحياة اليهودية .

## بَهْيَا بن پاکودا Bahya Ibn Pakuda

والممثل الكبير للاتجاه الأول هو بهيا بن پاكودا (إسپانيا ـ القرن الحادى عشر)، وكان هو نفسه «ديًّان dayyan» أى قاضيا فى المحكمة الرابية Rabbinic Court ، وكان حساسًا لأخطار التجسيد والتبرير Externalization والشكلية المفرَّغة المرتبطة بدين الممارسات والشريعة الطقسية of the heart . وفى كتابه "واجبات القلب Duties of the heart . وفى كتابه المناب فريدا فى نوعه بدرجة كافية نذر نفسه لتفسير مبادئ الحياة الدينية. وكان هذا الكتاب فريدا فى نوعه بدرجة كافية لأن تجعله أكثر المباحث رواجا وشعبية ككتاب تثقيفى أو تنويرى لليهود، رغم أن ميله المتطرف للروحانية والتقشف تجعل المرء يتوقع ـ على خلاف ما حدث ـ أنه موجّه المتطرف للروحانية والتقشف تجعل المرء يتوقع ـ على خلاف ما حدث ـ أنه موجّه

<sup>(\*)</sup> لا علاقة للوجودية هنا بمفهوم الوجودية الذي ظهر في التاريخ المعاصر ( سارتر وبودوار ... إلخ ). ( المترجم ) .

الله النخبة elite) فحسب. فمناقشة بهيا لأسس الحياة الدينية كوحود الله ووحدانيته، وغير ذلك من الموضوعات الشبيهة كانت تتحرك في زمام تراث الأفلاطونية الجديدة المألوف في العصور الوسطى، ولكن التقوية التقشفية القائمة على هذه القاعدة هي على وجه التحديد التقوية التقشفية التي للصوفيين، غير أن ثقل التراث اليهودي منع الوصول إلى نتائج متطرفة بعينها. وعلى هذا، فالإيمان بالله والثقة فيه جرى تفسيرهما على أنهما حرمان كلَّى كامل، فكل الرغبات والنشاطات الدنبوية مدانة، فالرغبات لا بد من استبعادها لأنها "شرك سري Secret Polytheism " بمعنى أنها تجعل أمام المرء أهدافا واختيارات إلى جوار الله، وكل الأنشطة سيئة لأنها تنطوى على افتراض مسبَّق قائم على التعويل على بقاء الطبيعة على صحة قانون السببية. وتعتبر التقوية الصوفية أن الاعتماد على حقيقة "الأسباب الثانوية" افتئاتٌ (أو نقضٌ لعهد) العلَّة الأولى First Cause الله. والواجبات العملية والنشاطات الدنبوية التي أوصى بها الدين كالعمل طلبا للرزق بدلا من التسوّل والاهتمام بأفراد الأسرة ومن يعولهم الإنسان.. إلخ، كل ذلك يدرج الإنسان في نظام الطبيعة المنطوى على خداع دنيوي ـ وهي أمور في الحقيقة لا فائدة منها وخاوية من القيم الجوهرية. وإنما لا بد من ممارستها كأعمال يعوّل الله عليها. فالطبيب يصف الدواء والمريض يتناوله لكن ما إذا كان سيكون للدواء تأثير شاف أم لا، فهذا بأمر الله. فإذا نفذنا وصية الطبيب وتتاولنا الدواء دون أن يصاحب ذلك إيمان بأن الله وحده هو الشافي المعافي، فإن ذلك يكون كما رأينا نوعا من "الشرك السرى أو الباطني" (\*)، فالهدف النهائي لابد أن يكون هو التفاضي عن الدنيا والتصرف إزاءها باتزان ورباطة جأش، والركون التام إلى الله، والتواضع والعزلة Solitude، فالتماون المنعزل أو المنفرد هو مثال طيب للكوابح التي تركتها أرثوذكسية بهيا على مزاجه الصوفي، فالعزلة تعنى ـ سلبيا ـ تحرير الإنسان من قيوده الدنيوية، وتعنى ـ إيجابا ـ تحقيق اتحاد الروح مع الله أو ـ كما تعود الصوفيون أن يقولوا: "تلاشى الذات في التوحد" annihilation in unification ، لكن كيف يمكن للمرء ممارسة العزلة أو التوحد المتطرف في دين يدعو للزواج والصلوات الجماعية ثلاث مرات في اليوم، ويدعو لمجموعة كبيرة من الأنشطة الاجتماعية المشتركة ؟ في الحقيقة كيف يستطيع الصوفي (المتوحد ذاتيا أو باطنيا) أن يفقد نفسه في نشوة الوحدة مع

<sup>(\*)</sup> الأفكار نفسها تتردد بين المسلمين السنة والصوفيين على سواء. ( المترجم ).

الله إذا كان عليه أن يحضر مراسم طقسية (شعائرية) لعدة ساعات بالإضافة للواجبات الأخرى؟ كما سنرى، فإن هذا الاتحاد الباطنى (مع الله) بشكله الكلاسى (التقليدي) المتطرف مستثنى تماما من هيكل اليهودية الرابية. وعلى هذا، فإن صياغات بهيا قد كُيفت أوعُدلت بعناية، ورغم هذا فإن تناوله للضمير والتوبة والعزلة أو التفرد، والتواضع، وممارسة حياة الزهد والتقشف قد ذهب إلى أبعد مما ذهب إليه معظم المؤلفين الآخرين. فالهدف النهائي لابد أن يكون الحب الكامل كله لله، ذلك الحب الذي يُعرف على أنه "توق الروح واشتياقها للخالق حتى إنها قد تخترق الحجب للوصول إلى نوره السنّى".

هذا الحب المكثف الذي يستغرق المرء تماما وكلية، يقتضى ضمنا الحالة المثلى (الكاملة) التي يعزف فيها المرء عن كل مسرّات الدنيا وأساها؛ مما يؤدى به إلى العلم اللّذنيّ (علم فوق مدركات الحس أو علم فوقى سام). فالمحب "يرى لكن بغير عينين ويسمع لكن بغير أذنين ويشعر لكن بغير حواس ويفهم لكن بغير طريق العقل، ولا يكره شيئا ولا يفضل شيئا ... ويجعل إرادته مرتبطة بإرادة الله أو معتمدة عليها، ويجعل حبه معتمدا على حب الله، فلا يحب إلاً ما يحبه الله ولا يرفض إلاً ما يرفضه الله "

وأحد الملامح الجديرة بالملاحظة فى التقويَّة التقشفية التى أخذ بها بهيا هو غياب الوعى بالقيم التاريخية التى تبدو كطيف هائل فى التراث اليهودى. ولا شك أن بهيا آمن بإخلاص بأن إسرائيل شعب مختار كما آمن بقدوم المسيا أو المشيح (المسيح المنتظر)، وبتجميع يهود الشتات فى فلسطين (الأرض المقدسة)(\*) لكن من حيث دينامية نظامه الفكرى قلما تلعب هذه العناصر أى دور، وكما يحدث عادة مع الشخصيات الدينية الكبيرة، فإن سيطرة فكرة واحدة بالذات أو اتجاه محدود بعينه يدفع بالعناصر الأخرى إلى خلفية الصورة دون إنكارها. وبالنسبة لكل من ابن ميمون وبهيا، كانت الحياة الروحية للفرد هى الموضوع الأكثر أهمية .

#### القبالة Kabbalah

إن ما ذكرناه مختلف عن القبالة: فبالنسبة للمراقب الغريب يعتبر تفكيرهم (القبالين) نظاما ثيوصوفيا دخيلا وشاذا. وصعوبة تقديم موجز صحيح وواضح

<sup>(\*)</sup> لا بد من معرفة تفكير الآخرين، وليس معنى هذا أننا نوافق عليه.

نعتقدات القبالة تكمن فى كثير من الكتابات المضللة عنها، وهذا أمر محزن. وبطبيعة الحال، فالقبالة ليست هى الصوفية اليهودية mysticism التى هى مجرد جانب أو وجه من وجوهها رغم أهمية تأثيرها الذى وصل إلى مدى بعيد، ورغم اسمها الذى يعنى "التراث الخفى أوالسرى" (Esoteric) ورغم اعتقاد القبلانيين المخلص نهم وحدهم الذين أحيوا تعاليم موسى الباطنية (الصوفية) القديمة والحكم الباكرة؛ فالذى لا شك فيه أن نظاما كهذا يمكن استنباطه مما كان فى القرن الثالث عشر فى جنوب فرنسا وفى إسپانيا، وكان فى مقدور القبالة المتطورة أن تستخدم آداب الحركات نصوفية الباكرة وتراثها، ومن بينها ما يستحق أن نذكره وهو التراث الصوفى أو السرى عنمركابة (المركبة المجلة). ذلك أنه مما لا شك فيه أن الصوفية اليهودية، باعتبارها منفصلة عن القبالة ـ تعود إلى أزمنة باكرة، وقد تكون استمدت بداياتها الأولى من تعاليم السرية (الخفية esoteric) ومن التأملات التى مارستها طوائف دينية يهودية عينها مثل الأسينيين Essens).

<sup>(</sup>ع) الأسينيون Esseniens . كان اليهود زمن المسيح يشكلون ثلاث طوائف رئيسية، أفرادها هم: الفريسيون، والصدوقيون والأسينيون. اشتهر الأسينيون بشدة تقواهم، وكانوا يسكنون بعيدا عن المدن الكبيرة، في أماكن منعزلة. ويشكلون مجتمعًا شديد الانفلاق على نفسه بقيادة كهنتهم وكبيرى السن فيهم، يعملون في الزراعة، أو يمارسون المهن الحرة ولا ينشدون الثراء. أما نظام معيشتهم فاشتراكي؛ إذ كانوا يقتسمون المسكن والملكل ويلبسون ثيابًا بيضاء ويكافئون الشر بالخير.

كان الأسينيون يزدرون العلوم الإنسانية ولا يدرسون إلا الأخلاق يتعلمونها من الشريعة . وكانوا يعزفون عن الزواج ويعوضون عن ذلك بتبنى أبناء الآخرين يتكفلون بتعليمهم .

كانت معتقدات الأسينيين تختلف عن معتقدات ساثر اليهود، فهم باطنيون ومعتقدهم وثيق الارتباط بالكتب الدينية. وكان إيمانهم توحيديًا ويرون أن صراعًا يقوم في العالم وفي قلب الإنسان بين قوى الخير وقوى الشر، وأن الله كفيل بانتصار الخير، عند حلول نهاية العالم ومجىء المسيح المنتظر.

كان عدد الأسينيين يوم فتح تيطس أورشليم (٧٠م) يبلغ ٤٠٠٠ نسمة ، واختفى ذكرهم من ثم. ويمتد تاريخهم من القرن الثاني قم. إلى القرن الأول م.

يعتقد بعض الكتاب أن يسوع المسيح كان ينتمى إلى هذه الطائفة التى شكلت نواة تلاميذه ومريديه قبل أن تذوب من ثم في الكنيسة البدائية .

اكتشاف مخطوطات البحر الميت أعطانا فكرة أصدق عن الأسينيين وعن "العهد الجديد" الذي قد يكون أوحى به إلى رئيسهم سيد العدالة .

أصبح من الثابت اليوم أن القديس يوحنا المعمدان كان ينتسب إلى هذه الطائفة ، وأن الصحراء التي كان يعمد فيها يوحنا هي صحراء قمران حيث كان للأسينيين دير خاص بهم.

إلا أن ما وصلت إليه قراءات مخطوطات البحر الميت لا يسمح بالجزم أن يسوع كان ينتسب إلى هذه الطائفة. أما المشابهات التى أوحت بأن المسيح قد يكون هو «سيد العدالة»، فلم يعد يؤخذ بها. عرف أفراد هذه الطائفة باسم المفتسلون " وذلك لإكثارهم من الاغتسال بالماء .

في الدوائر التي انبثق منها بعض الأشعار الأبوكريفية، والجماعة التي حققت مؤخرا شهرة عالمية باعتبارها طائفة أو فرقة البحر الميت the Dead Sea Sect وفي الأزمنة التلمودية الباكرة - كان التأمل الصوفي مشوبًا - بشدة - بالغنوسطية Gnosticism؛ ومن ثم فقد كان ينظر إليه بشك باعتباره يجنح بذوى الأرواح غير القوية Weaker Spirits إلى الهرطقة. وبمرور الوقت تطور نوع من صوفية الانجذاب (أو ذات الوجد ecstatic)، ذلك الانجذاب الذي علم أصحابه مبادئه وطريقة تحقيقه من خلال رؤية (مجد الرب) لا الاتحاد معه "experience but Visionary not the divine glory or "throne" وهي الفكرة التي تعود إلى ما ورد في الإصحاحات الأولى من سفر حزفيال عن رؤيته \_ أي حزفيال \_ "شبه مجد الرب»(\*). ويبدو أن هؤلاء الصوفيين قد خاضوا تجرية صعود الروح، وتم وصف المخاطر التي تعرضت لها الروح Perils of the Soul أثناء الصعود بشكل واقعى باقتناع كاف. والمُلْمَح المميز لهذا النوع من الصوفية هو تركيزها على جانب الألوهية المتسم بالتعالى والجلالة، وبكونه هائلا مروعا بشكل غامض، وكونه حقا مقدسا فوق الطبيعة. وتجربة تبادل الحب أو بتعبير آخر المشاركة بالحب Loving Communion التي شاعت كثيرا أيضا في الصوفية اليهودية المتأخرة زمنا ـ لا وجود لها هنا ـ وذلك انطلاقا من خلال أجواء تظهر فيها العوالم والسماوات محروسة بكل أنواع الملائكة الحراس شديدي البأس؛ حتى يتمكن الصوفي في النهاية \_ إن كان جديرًا بذلك \_ من الوقوف بخشية يعتريه الخوف الشديد إزاء الرؤية المهيبة للبهاء الإلهي. لقد كان هذ النوع من الصوفية، هو صوفية الخشية mysterium tremeendum. لقد طوى النسيان تعاليم المركابة (المركبة)(\*\*) وممارساتها المتسمة بالسرية (ذات الطابع الصوفي) لكن ملاحظاتهم الطقسية ظلت مستمرة. فالتلاوة اليومية المتكررة أو التسبيح الذي تتكري فيه كلمة واحدة ثلاث مرات : "قدوس، قدوس، قدوس هو رب الناس... إلخ»، وبعض الترانيم الروحية في الأدب الديني - كل ذلك يعد إسهاما من إسهاماتهم في كتب الصلوات في المعابد اليهودية.

وعلى أية حال، فإن القبالة الكلاسيكية في القرن الثالث عشر وما تلاه من قرول قد تطورت تطورًا كبيرًا، وتعقد نظامها من خلال فلسفة صوفية، وسرعان ما يجد الدارس نفسه منخرطًا في قضايا أساسية بعيدة الأثر. وعلى سبيل المثال، فما علاقة

<sup>(\*)</sup> سفر حزقيال، الإصحاح ١ ، الفقرة ٢٨.

<sup>(\*\*)</sup> محاولة رؤية الله وهو في مركبته المقدسة. (المترجم).

اليهودية كما وصفناها آنفا بالصوفية؟ كيف بمكن لهذبن النوعين المختلفين من الدين الختلفين في الأسس، فأحدهما نبوي Prophetic، والآخر صوفي أو سبري أو باطني mystical \_ كيف لهما أن يندمجا؟ فاليهودية تبدو\_ ظاهريا على الأقل \_ أنها دين انبساظي (يجعل المؤمن بها متوجها إلى ما هو خارج ذاته) بعمق، فعلاقة اليهودي بالله علاقة موضوعية (غير ذاتية)، إنها علاقة أنا (الإنسان) وأنت (الله) I-Thou relationship وتعبيرها الأساسي يتمثل في الشريعة والعبادة، وقيمتها الكبرى هي طاعة إرادة الله (الرضوخ لإرادته). ومن ناحية أخرى، فإن الصوفية عادة ما تُحيل الصوفى إلى ما هو داخلي أو باطني inward، فالصوفي ينسحب داخل روحه، وهو يميل إلى ازدراء الشعائر rituals، وليس هدفه هو طاعة الله وإنما الاتحاد معه. أتَّعتبر هذه الصوفية التوحيدية بأية حال مقبولة في الهيكل التقليدي لليهودية؟ أيمكن أن يكون اليهودي صدى لرغبة الرومي "إن كلينا أنا وأنت (يا الله) قد نصبح روحا واحدا ونذوب في النهاية في المحبوب (الله)"؟ لقد أوضح البروفسورج. شولم G. Scholem في الأعوام الأخيرة ما أنحزته حقيقة التحويلات الصوفية في اليهودية. لقد طورت الاتجاه الصوفي نحو المشاركة Communion باعتباره منفصلاً عن التوجه نحو الوحدة (أو الاتحاد مع الله) union. فالمشاركة أو الصلة الحميمة Communion (الدبهكوث debhekuth) تعنى الاتجاء إلى الله مع وعي بأنه موجود آخر (غيري) otherness وحبى له أو تعلقي به لا يعني ضياع هويته. لكن من ناحية أخرى تبقى قضايا أساسية لها الأهمية نفسها. فالعنصر الميثولوچي (الأسطوري أو الخيالي) قوى جدًا في القبالة. كيف يجب للمرء أن يشرع انبعاث الأسطورة myth في وسط ما يمكن اعتباره عادة العدوَّ الميت للدين الأسطوري \$mythical religion عن طريق أية فنوات أو بأية وسائل أعادت الرموز الأسطورية والغنوسطية تأكيد نفسها بين يهود المصور الوسطى؟ ما الملاقة بين الغنوسطية الشرقية Oriental القديمة والعودة السريعة لظهور الأفكار نفسها في نظم القبالة في القرن الثالث عشر، ومرة أخرى في القرن السادس عشر؟ نستطيع لأغراض دراستنا الحالية أن نُغُضَّ الطرف عن هذه الأسئلة، وأن نركز ـ بدلا من ذلك ـ على ما هو أساسي في العقائد القبالية Kabbalistic doctrine. العمود الفقري لنظام القبالة هو عقيدتها المروّعة إلى حد ما في الله. ونقطة الانطلاق هي فصلها الحاد بين فكرتين متنافرتين عن الله. فهناك الله الحي الفعّال وهو إله الدين الذي تكمن صلته بالإنسان ـ بدقة ـ في حيويته المتعددة، وهناك الله كما في اللاهوت الفلسفي بما يتسم به من

خلوص وتجريد. لقد رأينا كيف أنه على مستوى التجريد والتوحيد monotheism أنّ الله يمكن أن يصبح مونوليثيًا \_ أي واحدًا وحدة خالصة كلية monolithic ، وبذا بكون ستاتيكيا (ثابتا أي عكس ديناميكي)، فالله في هذه الحال (واحد) وواحديته بدرجة كبيرة، حتى إنه لا يمكن أن يُقال عنه شيء وحتى صفاته لابد أن تكون بغير معنى (النص had to go overboard أي ستنزلق إلى البحر إن نحن أطلقناها عليه نظرا لواحديته الشديدة أو المطلقة) لكن هذه الوحدة unity (وحدة الذات والصفات) غير المكروهة فلسفيا، والتي لا تجعل لله شبيها (ليست مشبهة) لابد من ثمن لها (يقصد أنها ستكون على حساب أمور أخرى)، ألا وهو التضحية بحيويته المقدسة (بالحيوية الالهية)، فوفقا لتوحيد الذات والصفات توحيدا شديدا يصبح الله "حالة state" أكثر من كونه "عاملا فعّالا process". وعلى هذا، فقد ميز القباليون بين جانبين من جوانب الألوهية: الله الخفى غير المعروف Deus absconditus، والله الذي نعرفه بالخبرة الدينية وهو الظاهر أو المتجلى الذي يمكن الوصول إليه والذي يوحي إلينا نفسه. وبالنسبة لله، كما ورد في الفكرة الأولى (الخفي) لا يمكن أن نعزو إليه حتى فكرة الوجود، إنها فكرة تجعله أقرب ، It is the paradoxical fullness of the great divine Noting مسئا يكون إلى اللاشيء والقباليون يسمونه في هذه الحال "المطلق أو اللامتناهي in finite" ويستخدمون في هذه العبارة En sof. إنه مُغيَّب غيبًا شديدا So hidden في سر تجرَّده هذا، أو على حد تعبيرهم في سر لا شيئيته تلك nothingness لدرجة أنه لم يرد ذكره حتى في التوراة. إننا نتوجه إليه - بالدعاء - فقط في الصلاة، ولا يمكن الوصول إليه إلا بالتأمل. والتوراة، كلمة الله، ليست إلا وحى الله أو إظهاره لنفسه Self-manifestation. والحقيقة أن الله الموجود يعنى أنه إله ظاهر جلى manifest مُوح يمكن الاتصال به، فالله بصير موجود من خلال ظهوره ووحيه واتصاله بمخلوقاته. ونص التوراة \_ عند قراءته بشكل ظاهر (سطحي) يبدو وكأنه يصف عملية خلق العالم (الكون) وتعامل الله معه لأول مرة، لكن عيني القبالي Kabbalist تتغلغلان فيما وراء هذا المعنى الظاهر إلى مستوى باطنى (صوفى) هو ـ بالنسبة له ـ المعنى الجوهري الوحيد. فما يرويه الكتاب المقدس هو عملية الصيرورة المقدسة the divine becoming والحياة الباطنية أو الداخلية المقدسة (أو الإلهية) the inner-divine life. ذلك لأنه في أعماق غيب الله (كونه غيبا) يصبح كل شيء هو نفسه، أو بتعبير آخر يستحيل الكل إلى ذاته، أو بتعبير ثالث يصبح هو هو all turned in upon it self، حيث يكون التحول أو الألتفاف أو اللِّيّ wrench الأول

الذى ينبثق عنه الوجود أو الظهور الخارجى، أو بتعبير آخر ظهور الوجود من اللا وجود، فالوجود هنا يعنى معنى حرفيا ex-stare، وهو عملية الظهور الخارجى فى البلطن الداخلى المطلق أو اللانهائى Zohr (\*) كراه والكثر نصوص القبالة أهمية) فى وقد وصفت هذه الحركة المبدئية فى الزُّهر (\*) Zohr (أكثر نصوص القبالة أهمية) فى فقرات غامضة جدًا، ومغرفة فى الصوفية والباطنية، باعتبارها عملية تركيز وبلورة المطاقة فى نقطة واحدة منيرة تفجّر ما هو كامن (فى حالة ولادة)، وهكذا تكون عملية الفيض (الفيوضات) قد بدأت.

هنا نأتى للملمح الثانى الأساسى فى لاهوت القبالة، وهو استخدامها المستمر لصطلح "الفيوضات أو الفيض الإلهى "emanation" بدلا من مصطلح "الخلق Creation". كن، مع أن هذا المصطلح (الفيوضات) مستعار بشكل واضح من تراث الأفلاطونية الكن، مع أن هذا المصطلح (الفيوضات) مستعار بشكل واضح من تراث الأفلاطونية الجديدة Neo-Platonic فيس غرضه التوسط بين الواحد الروحى Neo-Platonic في وصف عملية (الله) والمتعدد المادى بإدخال عدد من الوسطاء، وإنما الأقرب للصحة هو وصف عملية كمال الموجود المقدس (الإلهى) من غيب المقدس أو الإلهى غير الموجود أو الخلاص من فكرة اللاشيئية is thus ver godhead والمناه فعالم الفيوضات على نحو كلى كموجود تماما sai، وهو أي عالم الفيوضات وصف على نحو كلى كموجود عضوى مركب يتكون من عشر فعاليّات أو كمونيات potencies أو بؤر (sefiroth) foci). هذه الفعاليات أو البؤر ليست عشرة آلهة، وإنما عشرة جوانب للإله أو عشرة ظهورات أو تجليات له توحى نفسها. فالعلاقات المتداخلة للتجليات أو البؤر (السيفيروت Sefiroth) بشكل بشكل بتجمع في طياتها الفعاليات الدراماتية الخصبة لله، وهي رغم تعقدها تشكل بشكل جوهرى ذاتا واحدة (\*\*) essentially one (\*\*).

ولم يستطع القباليون أو لم يريدوا استخدام مقولات مثل (الجوهر) أو (الأقانيم أو النوات persons) في صراعهم مع الصعوبات الفكرية للرموز التي استخدموها؛ مما لا يسع المرء إلا أن يتعاطف مع ناقديهم الذين رأوا في هذه البؤر أو الفعاليات (Sefiroth) ما هو أسوأ من الصفات (المقصود أن نفيهم لصفات الله تطلعا لمزيد من توحيده جعلهم

<sup>(\*)</sup> الكلمة تعنى الإشراق. (المترجم).

<sup>(\*\*)</sup> مما يؤسف له أن كل هذه الأفكار وجدت في كتب علم الكلام، وكتاب مقالات الإسلاميين للأشعري. مع أنه لا سبيل علميا للتحقق منها. (المترجم).

يحلون محلها هذه البؤر أو الفعاليات التى تهدد وحدة ذات الله أكثر مما يهددها عزو صفات بعينها إلى الله)، فكلا الثنوية dualism المتمثلة في الإله المغيب (الغيب) hidden (والإله الظاهر، والاعتقاد في البؤر أو الفعاليات (السيفيروت Sefiroth) جرى النظر إليها باعتبارها خطرا ومروقا عن التوحيد كما تراه اليهودية المستقيمة، وسرعان ما أعلن اليهود السلفيون (الأرثوذكس) أن القباليين قد أحلوا إلها ذا أقانيم عشرة بدلا من الإله ذي الاقانيم الثلاثة الذي قال به المسيحيون. ومن ناحية أخرى، فإن القباليين الذين كان من بينهم بعض من ألمع وأعظم التلموديين الأرثوذكس، ردوا على ذلك بأنهم إنما يتحدثون عن السر العميق وأن الفهم الصوفي (الباطني) لوحدة ذات الإلة بأنهم إنما يتحدثون عن السر العميق وأن الفهم المدقة ـ ما يهتمون به بشكل الإلة المنافقة، فإن التركيز على توحيد ذات الإله على هذا النحو، قد تطور بشكل لافت للنظر؛ إذ أصبحت الفعاليات أو البؤر (السيفيروت Sefiroth) شيئا فشيئا أكثر تحديدًا وأصبح لها ذوات مستقلة omore personified، وذلك نتيجة الرمزية القوية الملازمة تماما لأفكارهم.

وهناك تفصيل واحد في هذه الرمزية المتعلقة بالسيفروتات (البؤر أو الفعاليات المستقلة) يستحق الذكر لأهميته البارزة في تفكير القباليين وممارساتهم. وهو العلاقة بين السنفيرا السادسة Sefirah (الضعائية أو البؤرة السادسة) وهي التيفيريث Tifereth والسفيرا العاشرة التي يُطلق عليها "الملخوث Malkhuth" أو "الشخيناه Shekhinah". فالتيفيريث (السيفيروت السادسة) هي السيفيروت المحورية، فهي مرتكز النظام القبالي كله، فالسفيرا السادسة (التيفيريث) ـ من خلال فيض ديناميكي وتبادلية قائمة على الأخذ والعطاء \_ تتلقى الفيض (القوة أو الفعالية) الخاص بالفعاليات Potencies الأعلى درجة والتنسيق بينها وتمريرها إلى الفعاليات الأدنى درجة. ففيها تتمثل الدينامية الفعالة للسيفيروث (العشر كلها)، ويجرى التعبير عنها برموز ذكورية (يقتصر التعبير عنها بالرموز الذكورية): ملك، شمس، عريس.. إلخ. أما الملخوث Malkhuth أو الشخيناه Shekinah) فهو في النهاية الدُّنيا للسيفيروت، وهذا الملخوث باعتباره آخر الظهورات الإلهية فهو النقطة التي يلتقي بها ما هو قدسي بما هو غير قدسي. فالملخوث هو الرحم المتلقى والقمر والعروس والأميرة، فهو \_ أي الملخوث أو الشخيناه في أدني درجات هذا النظام القبالي وهو نهايته. فالملخوث (الشخيناه) - فقط - من خلال علاقتها بالعوالم السفلية تجعل هذا الجانب من جوانب الإله هو الأقرب لها - الأقرب للعوالم - مما يتطلب خواصًّ فعالة وخلاقة وحتى حاكمة. ومن هنا، فإن الجانب "الملكي royal"

لامارتها (لكونها أميرة) حانب حرى التركيز عليه، والعروس هي أيضا الأم Bride is also Mother ، والآن نحن إزاء علاقة من النوع الجنسي الصريح بين التفيريث (الفعالية المادسة) والملخوث (الشخيناه أو الفعالية العاشرة)(\*) وهذه العلاقة هي أكثر خواص الفكر القبالي مدعاة للدهشة. فالسر الأعلى والمركزي للقبالة هو الوحدة القدسية Holy Unice أو "الزواج المقدس Sacred marriage" بين هذين الجانبين من جوانب الإله. والصيبة الأعظم التي يمكن أن يتصورها القبالي هي تفكك أو تحطم وحدة ذات الله، أعنى الفصل بين الشخيناه (أو الفعالية أو السيفيروت العاشرة كما تسمى) عن وحها her husband". وكان ذلك على نحو دقيق هو النتيجة المأسوية لخطيئة آدم. لقد كان قدر الله حقيقة - كقضية دينية ونتبحة جهود البشر من خلال الأعمال الطبية •التأمل الباطني الذي كان لابد أن يتوجه إلى غاية واحدة وهي تحقيق الكمال لله، أعنى اتحاد الذكورة والأنوثة فيه(\*\*). فخطورة الخطيئة راجعة إلى قدرة الإنسان على تمزيق وحدة الذات المقدسة (الذات الإلهية). كيف للإنسان ـ بالضبط ـ أن يحقق هذه النتيجة المروعة بحيث لا نستطيع وضعها في الاعتبار هنا؟ لا بد أنه يكفي إذا فهمنا للذا كان في إمكانه أن يفعل هذا. إن السبب لا بد أن نبحث عنه في بعض الأفكار الخاصة التي سادت في العصور الوسطى عن الصلة أو التناظر بين الإنسان بوصفه صورة مصغرة للعالم microcosm والكون الكبير macrocosm . وقد امتزجت هذه الفكرة جيدا والفكرة التوراتية عن الإنسان باعتباره صورة الله أو بتعبير آخر خلق الله للإنسان على مثاله (\*\*\*)، تلك الفكرة التي أعاد القباليون تفسيرها لتعنى أن الشكل الإنساني يوحي بأن الشكل نفسه موجود في القدس الباطني كما يتجلى في الفعاليات العشر (السيفيروت) ten Sefiroth. والشيء المهم في كل هذا هو أنه في كل من صورة الإنسان (انظر على سبيل المثال سفر التكوين، الإصحاح الأول، الفقرة ٢٧، والإصحاح ٢، الفقرتان ٢٤،١٨)(\*\*\*\*) وفي صورة الله لا يتحقق الكمال والكلية الا باتحاد عنصرَى الذكورة والأنوثة(\*\*\*\*\*).

<sup>(\*)</sup> سبحانه ما اتخذ صاحبة ولا ولدا . (المترجم).

<sup>(\*\*)</sup> تعالى الله علوا كبيرا. (المترجم).

<sup>(\*\*\*)</sup> ليس كمثله شيء، (المترجم)،

<sup>(\*\*\*\*) «</sup>فخلق الله الإنسان على صورته. على صورة الله خلقه. ذكر وأنثى خلقتهم» وقال الرب الإله: «ليس جيدا أن يكون آدم وحده فأصنع له معينا نظيره».

لذلك يترك الرجل أباه وأمه ويتلصق بامرأته ويكونان جسدًا واحدًا".

<sup>(\*\*\*\*\*)</sup> الإسلام ـ وكذلك المسيحية ـ لم يشيرا أبدا إلى تفاعل جنسى للذات الإلهية، سواء خارج تلك الذات، أو داخلها.

هنا لدينا مثالٌ طيبٌ لما أضافه القباليون من جديد للأبعاد الصوفية (الباطنية) للعقائد اليهودية التقليدية. لقد جعلوا عقيدة الكمال والكلية لا تتم إلا من خلال حالة زواج married state، وفي الحقيقة فإن القبالة كانت هي أول نظام في الغرب يطور الميتافيزيقا الصوفية للفعل الجنسي Sexual act.

- موسوعة الأديان الحية

بقيت نتيجة مهمة لهذه الرمزية بالنسبة للصوفية اليهودية لا يجب أن تمر دون تتويه. فهذه الباطنية الجنسية erotic mysticism مقتصرة على الأجواء الداخلية في داخل الذات الإلهية أو الحياة القدسية الداخلية (السيفيروت Sefiroth)، ولا مكان لها في علاقة الإنسان بالله. فالقبالي لا يعرف محبا يفتنه، إنه لا يخبرنا بنوع من تجارب الحب من ذلك الذي نعرفه من التراث المسيحي أو الصوفي الإسلامي. فبدلا من الاتحاد مع الله Union with God نجد أن الصوفي اليهودي يبحث عن المشاركة معه(\*) الاتحاد مع الله imitatioxn Dei نجد أن الصوفي اليهودي يبحث عن المشاركة معه التشبه فإن تكامله (مع الله) أو اندماجه (فيه) hio own integration يحذو حذو الإله تناظرا وتكوينا. فالتأمل الذي يمارسه الله ـ أعنى الشخيناه Shekhinah في المرحلة الأولى، يؤدي إلى مشاركة هدفها النهائي الاتحاد الباطني مع الله. فعمل القبالي هو أن يعجل بهذه النهاية (الغاية) بالإغراق في حياة التأمل والقداسة.

وفى القرن السادس عشر، اجتاز النظام القبالى تطورات عميقة وبعيدة المدى، لا يمكننا إلا أن نتناولها فى هذا الصدد بشكل مجرد خال من التفاصيل. فوفقا للميثولوچيا (الأساطير المتعلقة بالآلهة) كما تناولها إيزاك (إسحق) لوريا Isaac Luria للميثولوچيا (الأساطير المتعلقة بالآلهة) كما تناولها إيزاك (إسحق) لوريا مرائيل (عدا ١٥٧٢-١٥٣٤) فإن السقوط الكونى أو النكبة، قد حدث بالفعل قبل نفى إسرائيل Israel's exile بفترة طويلة، بل وحتى قبل سقوط آدم (فى الخطيئة) أثناء خلق الله قد للكون. إذ يُقال إن القنوات أو الأنابيب Pipes التى انساب فيها النور الخلاق لله قد اعتراها انهيار أو انكسار (بسبب الخطيئة)، وبذلك تشتت الشرارة الإلهية فى الهيولى (التشوش البدائي chaos). ومنذ ذلك الحين، فإن تاريخ العالم ـ بما فى ذلك خلق آدم يتمثل فى دراما الكفاح من أجل الإحياء أو الاسترجاع restoration بما اعترى هذه المسيرة من ارتفاع وهبوط، أو بتعبير آخر من نجاحات وإخفاقات وتقدم وتوقف. وتمثل التوقف أو الإخفاق فى أعلى درجاته فى خطيئة آدم (التى أخرجته من الجنة)

<sup>(\*)</sup> المسلم يؤمن أنه لا شريك لله في الملك. (المترجم).

وفي تحطيم الهيكل (اليهودي). والفكرة الحاسمة في قاع هذا النظام (النسق) هو أنه ليس إسرائيل أو الجنس البشرى - فحسب - الذي كان في حاجة ملحة للخلاص، وإنما الكون كله (كل النسق العام للكون). وفي الحقيقة، فإن الله نفسه كان متورطا involved in (أستغفر الله! المترجم) في السقوط، فكل حجر وكل منشأة plant حمت الشرارة القدسة الساقطة، وكانت ترنو إلى العودة إلى أصلها وراحت تصرخ طالبة الخلاص ـ ما الأهمية العملية لهذا النظام (النسق) من العرافة أو الكهانة، الذي احتكت فيه كل من الغنوسطية والمانوية والعناصر اليهودية التقليدية معا؟ في المقام الأول نجد أنها خلقت (أو كونت) صورة العالم الدينية التي ارتبط فيها الله والإنسان بروابط أعمق يكثير مما يظهر في اللاهوت الأرثوذكسي (السلفي). وفي الحقيقة، لقد كان قدرهما ـ الله والإنسان - مشتركا، فكل منهما يحتاج للآخر (\*). هذه الفكرة الصوفية (الباطنية) المعروفة مختلفة جدا عن الفكرة الأورثوذكسية عن الحب الإلهى التي تنطوى على مزيج من الاستقلال الكامل النزية مع نوع من التعطف والتنازل أقرب ما تكون إلى النزعة الأبوية للخير، أو بتعبير آخر الحنو الأبوى (من قبَل الله سبحانه طبعا)، فاهتمام الله وانخراطه في تاريخ الجنس البشري كان أكثر مما عبر عنه الرابيون في وقت من الأوقات؛ لكنه لم يكن أبدًا أقرب إلى الجرأة التي تتسم بالهرطقة كما فعل القباليون. وفي المقام الثاني رعى القباليون نوعًا جديدًا من حياة التأمل وأضافوا طبقة جديدة من المعانى إلى الممارسات اليهودية التقليدية، فبالنسبة لإكليزيا ekklesia إسرائيل - عروس الله \_ كان هو المقابل الأرضى (الدنيوي) للفعالية الإلهية (القدسية) الباطنية (أو الصوفية). فإسرائيل التاريخي كان مجرد رمز لمبدأ موجود في ذات الله هو الشخيناه Shekhinah ، وكل شيء في الإنسان يشير إلى شيء في الپليروما الإلهية (المقدسة) divine pleroma. إن نفى إسرائيل ومعاناتهم لم يكن إلا الانعكاس الأرضى (الدنيوى) -الظهور في جو تاريخي يحده زمان ومكان لما هو أخطر وأكثر مأسوية \_ ونعني به نفي الشخيناه shekhinah \_ عروس الرب، وانفصالها عن زوجها المقدس shekhinah (المقصود الله سبحانه .. أستغفر الله! المترجم) فقدر إسرائيل له أهمية دينية لأنه رمز لحقائق الهية جوهرية أو هو يشير إليها. فالخلاص الذي يعمل القباليون له هو خلاصهم أو خلاص إسرائيل فقط في المقام الثاني. وما يعنيه - أي القبالي - حقًا هو

<sup>(\*)</sup> الله غنى عن العالمين. (المترجم).

الاتحاد مع الله. والحياة القبالية كانت قائمة على الاقتناع بأن كل فعل بشرى - خاصة أفعال التأمل وأفعال الدين المتمشية مع التوراة، لها أهمية باطنية (صوفية) عميقة حاملة بشكل مباشر القداسة في ذاتها. فالإنسان ليس مجرد واقع في الخطيئة معتمدًا على النِّعْمة الإلهية أو أنه كائن حر يعمل ضد خلاصه. لقد كان الإنسان عنصرا فعالاً في الكون، وأن حياته وأفعاله كانتا مرتبطتين بشكل حيوى بالحياة الداخلية لله نفسيه. فالقبالة اللوريانية (نسبة إلى إيزاك - إسحق - لوريا الآنف ذكره) - كما رأينا - ذهبت في هذا الاتجاه إلى ما هو أبعد، وقالت بأن الإنسان قد خُلق بعد الخطيّة الأولى ليكون معينا لله في معركته ضد استعادة النظام الكامل وهزيمة قوى الشر (القوى الشيطانية). ووفقا لهذا، فعمل إسرائيل يتكون من الارتقاء بالعالم نحو الخلاص والتعجيل بذلك (بما في ذلك الوسائل المادية) بالحياة حياة القداسة والتركيز الباطني (الصوفي) وتنفيذ الشريعة الإلهية المرتبطة باطنيا بنظام الكون. وطالما ظلت الشرارة الإلهية (القدسية) محبوسة في قوقعة السقوط المادي والأرواح الساقطة، فإن الله نفسه يكون غير مكتمل وغير مخلص (\*). فالله \_ يتم خلاصه \_ إذا خلصت الأرواح وخلص العالم من خلال العمل العظيم للخلاص الذي فيه يكون الله والإنسان متحدين. وكل النظام الحياتي اليهودي التقليدي طبقًا للشريعة إنما هو مستوعب \_ ككل \_ في هذا النسق. فالمتسقوث (Mitsvoth الوصايا العشر)، والأفعال الدينية كانت دوما مفهومة على أنها الأوامر الإلهية للكون (للعالم) ، لكنها بالنسبة للقبالي مساوية للقول بأنها الطريق الباطني (الصوفي) الذي عن طريقه يمكن استعادة النظام للكون. وفي الأزمنة التوراتية العمل وفقا لإرادة الله يعنى هي الأساس العمل وفقا لمشيئة كما هو متصور في العهد القائم بين الله وإسرائيل؛ وبالتالي فهو مبارك طويل العمر. والمفهوم الرابي للمتسفاه mitsvah يعنى عملاً جديرًا بأن يُعمل act of merit ، وكانت الحياة القبائية سلسلة من الإنجازات المهمة تحولت إلى أعمال باطنية للخلاص بممارسة الفضيلة والتركيز في التأمل.

وكانت القبالة هى الشكل السائد للتقوية اليهودية من القرن السادس عشر فصاعدا حتى هزتها - بعنف - المسيانية (انتظار المسيح الآتى أو المسيا أو المشيح) Messianism التى انبثقت على نحو انفجارى من القبالة، لقد أعاد التصوف (الحركة الباطنية) تأكيد

<sup>(\*)</sup> غنى عن القول أن العقل الحديث والضمير الحديث لم يعودا يقبلان مثل هذا اللغط السخيف، فالعلم البحت والتطبيقي سيكون - بالتدريج - هو خير مفسر لهذه الأمور . (المترجم).

قسه فى الحركة الدينية الكبرى الأخيرة فى الديانة اليهودية، تلك الحركة التى عُرفت بلك العديديم Hasidism والتى بدأها الرابى إسرائيل بال شم توب Hasidism وإن يكن فى القرن الثامن عشر، والتى انتعشت فى شرق أوروبا وما زالت مستمرة وإن يكن يشكل أقل تماسكا، وحتى أيامنا هذه. فالتعلق بالله كممارسة مستمرة ـ طالما كان الله موجودا ـ كان من بين المثل التى زرعها الحسيديون Hasidim. ولم يحدث إلا فى اليهودية العقلانية الحديثة أن جرى اعتبار تراث القبالة تراثا ـ باختصار ـ مرفوضا باعتباره من خرافات العصور الوسطى وأنه تراث معيق للتقدم (تراث ظلامى) بشكل مروع، وهكذا يعا التبشير بيهودية متنورة (\*).

## الأرثوذكسية اليهودية

وعلى أية حال، فقبل أن نخوض فى تطورات اليهودية الحديثة ومشكلاتها التى تشابكت فيها بشكل معقد عوامل سياسية واقتصادية وثقافية، قد يجدر بنا أن نتوقف يرهة لننظر ما هى عقائد الأرثوذكسية اليهودية واليهودية الرَّابية كما كانت فى أواخر العصور الوسطى. ولتبسيط العرض، يبدو أن أفضل سبيل هو الرجوع إلى الثلاثة عشر عبداً كما أوردها موسى بن ميمون رغم أن كونها مبادئ معتمدة مسألة محل خلاف، ورغم أنها تقدم لنا المحتوى الأرثوذكسى لليهودية بشكل غير كاف.

## ١ ـ وجود الله

يعنى هذا الإيمان بإله مقدس وأن الله مستمر في بسط هيمنته على خلقه ورعايته هم. وعلى هذا، فمصطلح "الخالق" لا يجب فهمه منفصلاً عن الدين المنزل (كما لا يجب فهمه باعتبار الله لا يتدخل في نواميس الكون must not be understood in desistic sense)، رغم أن "الخلق" عادة ما يرتبط بالاعتقاد في أن الفعل الإلهى الخلاق تم في تاريخ محدد. فالكرونولوجيا (التطور الزمني) اليهودية التقليدية تختلف قليلاً عما ذهب إليه رئيس الأساقفة أوشر ۱۹۵۹ للميلاد والتي تقابل عام ٥٧١٩ من بدء الخليقة وفقا للتقويم العبري)، لكن الاتجاه أو المنحى هو نفسه \_ بشكل أساسى. فالعصور الجيولوجية ونظرية التطور (بمختلف أشكالها) وكل الافتراضات المتعلقة بالكون والتي

<sup>(\*)</sup> التطورات نفسها شهدتها الديانات الأخرى، ولم يكن المتصوفة والمفرقون فى الدروشة والذين يحولون الدين إلى طقوس تسبيحية هم الذين استطاعوا تأسيس إسرائيل، وإنما أسسها الذين اتخذوا الموقف المقابل اعتمادا على ضعف العالم العربي والإسلامي. (المترجم).

قالت بها العلوم الحديثة ما زالت تُعتبر من وجهة نظر اليهود الأرثوذكس ـ هرطقة. ومال القباليون لفهم الخلق كفعل غير زمنى أو فوق الزمن non or supra temporal act وعلى هذا فالخلق ـ حقيقة ـ أبدى أو سرمدى وليس بأية حال من الأحوال شبيها بصنع ساعة أو حتى بجعل عقاربها تستمر في الدوران. واللاهوتيون المعاصرون الذين قبلوا من جانبهم ما ذهبت إليه العلوم الطبيعية الحديثة، يعتقدون أن التواريخ dates غير مهمة وإنما هي أمر بسيط، وإن كانت رمزا ضروريا متماسكا للإيمان بالخلق والخالق. هنا يشعر المرء أن اللاهوت اليهودي الحديث مُدين لأفكار القبالة.

### ٢ ـ توحيد ذات الله

لتوحيد ذات الله جانب نظرى وآخر عملى. فمن الناحية النظرية يعنى نفى كل أنواع الشرك (تعدد الآلهة) والثنوية (وجود إلهين فى ذات واحدة) والتثليث (وجود أقانيم ثلاثة)، كما يعنى وفقا لما ذهب ابن ميمون إنكار كل الصفات الإيجابية Positive attributes فوحدة ذات الله إنما هى وحدة فريدة Unique unity. وبالنسبة للقباليين فإن تفرد وحدة ذات الله تعنى فعلاً سر الإله فى غيبه in its hidden لا الجانب الظاهر فيما سبق أن أطلقنا عليه En sof، وفى جانبه الخلاق الظاهر الديناميكى (أو الفاعل) والذى سبق أن أطلقنا عليه السيفيروت Sefiroth. ووحدة ذات الله عادةً ما تُعرَّف أيضا بأنها تعنى نفى الوسطاء بين الله والإنسان Positive وبالشياطين والأرواح التى يحاول طردها (بالرَّقَى والتعاويذ والكلهات السحرية) رغم عدم عبادتها.

## ٣ و ٤- كون الله روحيا (غير مجسد) خائداً أبدياً

هاتان المقولتان المقولتان Encorporeality and Eternity تعبِّران ـ من بين أمور أخرى ـ بشدة عن نفى أى طبيعة ميثولوچية لله (أى طبيعة خرافية له)، فليس لله شكل ولا عائلة ولا تاريخ. وبطريقة ما، فإن كونه غير مجسيّد (روحى) وكونه خالدا قديما أبديا، مرتبطان بالمقولة الثانية التى أوردناها آنفا تحت عنوان (وجود الله)، فالله فوق الزمان (لم يلد ولم يولد، ولا يعتريه فساد) وفوق المكان (التركيب والمادة). ولأن لغتنا مستقاة من عالم تجاربنا، فلا يمكنها بحال أن تصف أو تعبِّر بشكل كافٍ عن الله. وربما يكون ابن ميمون قد أنكر إمكانية اللاهوت أو التناظر. ولم يذهب المفكرون الآخرون لهذا الحد البعيد. والقباليون Kabbalists الذين يحمل تفكيرهم ما يفيد تأثرهم بالفكر الأفلاطوني بشكل

لا يُنكر، قالوا إن تشبيه الله بصفات بشرية أمر تقره الشريعة اليهودية لأن اللغة التى تستخدم صفات كهذه (صفات تشبيهية) هي في الأساس نظام من الرموز الباطنية (الصوفية) للتعبير عن الحقيقة الإلهية. ولا يمكن أيضا ألاً يُطبق الاشتقاق والتناظر من هذه اللغة نفسها على أحوال الإنسان التي هي في الأساس وفي خاتمة المطاف لاهوت من طراز معين (ثيومورفية theotnorphic). وفي الكتابات الفلسفية واللاهوتية الحديثة تمت معالجة فكرة الله، إما من وجهة نظر أرثوذكسية أو على النسق الأرسطي الذي شاع في العصور الوسطى، أو بطريقة أخرى وفقا للخلفية الفلسفية للمؤلفين المختلفين شاع في العصور الوسطى، أو بطريقة أخرى وفقا للخلفية الفلسفية أو الجدلية).

### ٥ ـ لا معبود سوى الله

هذه المقولة متضمنة بالفعل وبشكل عملى فى التوحيد monotheism ـ فواجب أن نكون عبيدا لله، ولله وحده لا يعنى فقط استبعاد عبادة آلهة أخرى (وقد جرى إنكار وجودها كما هو واضح فى المقولة رقم ٢ التى أوردناها آنفا) وإنما إنكار عبادة القوى الأخرى أو التوجه لها بالدعاء، وعدم عبادة الشفعاء أو الوسطاء. لكن هناك أمثلة قليلة فى الطقوس الدينية توجه فيها المصلون للملائكة طالبين رفع دعواتهم أمام عرش الله جل جلاله وقد أثار ذلك جدلا. بل إن مفكرين مثل بهيا Bahia أنكروا حتى وجود الوسطاء، أو بتعبير آخر "الأسباب الثانوية Secondary Causes".

ومقولة أنه لا معبود سوى الله فى شكلها البسيط والشائع، تعنى مجرد أن الله هو الهدف الوحيد الذى يتوجه إليه الدّاعى أو المصلى، ولا تتعدى ذلك إلى بحث طبيعة الصلاة (أو الدعاء) ولا معناها ولا أثرها، وهنا، \_ مرة أخرى \_ نجد أن كل وجهات النظر تختلف وفقا للمزاج الدينى والاستشراف الفلسفى للمؤلفين الذين يتناولون الموضوع، وفعالية الدعاء التوسلى (الصلوات التى يطلب فيها المصلى أمرًا ما من الله عادة ما تكون لتحقيق الطلب، رغم القضايا اللاهوتية الخطيرة التى تثيرها. والتراث الرابى يرى فى الصلاة أو الدعاء وصية مقدسة (متسقاه): فالله يريد من الإنسان أن يعبّر عن حبّه له واعتماده عليه ورغبته فى الاشتراك معه على هذا النحو (بهذا الشكل). وعلى هذا، ففى كل صلاة (دعاء) ما يجب أن يعنيه التعبير النقى نقاء كاملا والمكثف بشدة عن العبودية لله وعن كون الحياة كلها رهنًا لإشارته، وخلص الرابيون إلى أن الهدف من الصلاة اليومية من خلال وصايا التوراة الأكثر عمومية هى "خدمة الله

أو بتعبير أدق العبودية له serve him بكل ذرة في القلب with all thine heart خدمة (عبادة) القلب لله؟ لقد وضعوا السؤال وأجابوا عنه قائلين: "إنها الصلاة (أو الدعاء)". وقد نظم الرابيون نظام الصلوات (الدعوات) وطبيعتها، فجعلوها تشمل الثناء على الله وطلب الغفران والتماس العطايا. وتختلف نسب هذه العناصر وتفاصيل محتوياتها وفقا للطبيعة الفردية لكل عابد، رغم أنه في العبادة العامة (المشتركة) نجد أن طقوسًا موحدة ومحددة قد تطورت، والتراث اليهودي قائم على تقدير العبادة الجماعية، ففي الحقيقة لا تتوافر الإجراءات الطقسية بشكلها الكامل إلا في حضور "جمع من إسرائيل Congregation of Israel" لا يقل عن عشرة من الذكور البالغين. والقباليون يعتبرون الصلاة (الدعاء) مناسبة للتوسط الباطني (الصوفي) المكثف في حياتهم الداخلية (الباطنية) " inner"، وعبادة الله " Serving God تعني القصد الباطني الذي يُحيل كل صلاة أو دعاء أو ممارسة دينية إلى عمل من أعمال الخلاص. وفي وقت الذي يُحيل كل صلاة أو دعاء أو الماسة دينية إلى عمل من أعمال الخلاص. وفي وقت نفسه جعلوا محل "الحوار مع الله" حوارا من طرف واحد يتسم بالرغبة في تهذيب نفسه جعلوا محل "الحوار مع الله" حوارا من طرف واحد يتسم بالرغبة في تهذيب (النفس) edifying monologue (النفس)

### ٦ ـ النبوّة

النبوة تعنى بوضوح المقدمة المنهجية لصحة الدين اليهودى باعتباره دينا فعليا ومتماسكا. فالله يتصل بالإنسان. بل إن موسى بن ميمون يذهب إلى أن النبوة ليست قدرة خارقة قدسية (إلهية)، وإنما هي مجرد مصطلح فني لأعلى درجات المشاركة(\*) Communion مع الله يصل إليها النبي من خلال حبّه العقلى للها النبي المشاركة مع الله وأنواع مختلفة من love of God. وهناك مفكرون آخرون يميزون بين المشاركة مع الله وأنواع مختلفة من التنوير من ناحية، والنبوة باعتبارها أمرًا خارقًا على نحو خاص، من ناحية أخرى. ووفقا لما ذهب إليه يهودا هاليقي Yehuda Halevi، فإن القدرة على النبوة سمة وراثية مقتصرة على الشعب اليهودي، وتكاد فكرته تكون قائمة على أساس بيولوچي وتنطوي على فكرة أن الشعب اليهودي، وتكاد فكرته تكون قائمة على أساس بيولوچي وتنطوي على فكرة أن الشعب اليهودي هو الأرقي من الناحية العرقية. ويميل اللاهوتيون على فكرة أن الشعب اليها التخفيف من فكرة النبوة، وجعلها أقرب ما تكون إلى فكرة غامضة عن الوحي Progressive revelation أو عمل الله في قلوب الرجال (الأنبياء).

<sup>(\*)</sup> في الإسلام الأنبياء "عبيد" الله لا شركاؤه. (المترجم).

وعلى أية حال، فهذه الأفكار متصلة بتاريخ الدين المعاصر المتسم بالليبرالية، وليس بأى عين من الأديان العظيمة (الكبرى) في أشكالها التاريخية.

وهذه الفقرة غير مخصصة لطبيعة النبوة ووظائفها، وإنما هى تؤكد مجرد تأكيد أن كلمات الأنبياء كما وصلت إليهم، هى كلمات صادقة. ولا تهتم حتى بمسألة كيفية تمييز التبوة الصادقة من النبوة الزائفة. فهذه المسألة عالجتها التوراة كما عالجها التلمود، والكتابات التى أتت بعد ذلك.

### ٧- تفوق نبوة موسى على غيرها

ما في هذه الفقرة ما هو إلا تكثيف لما ورد في الفقرة السابقة. والكلام هنا نابع يشكل طبيعي من الوضع الذي تحتله أسفار موسى الخمسة (الپنتاتوش) التي تمثل الشريعة" في اليهودية من حيث علاقتها بباقي أسفار العهد القديم. فبينما الأسفار الأخرى موحى بها، فإن أسفار موسى الخمسة هي كلمة الله المباشرة، فهو أي الله تكلم عبلاني الحرفي للكلمة - أو أملى على "خادمي موسى My Servant Moses". فموسى - بالمعنى الحرفي للكلمة - أو أملى على "خادمي موسى قي الأحلام وإنما فمًا لفم، لم يكلمه الله - كما كلم الأنبياء الآخرين كلهم بالرؤيا أو في الأحلام وإنما فمًا لفم، وكلمه كلاما واضحا لا غموض فيه (سفر العدد، الإصحاح ١٢، الفقرات ٦-٨)(\*). ويكلم الرب موسى وجها لوجه كما يكلم الرجل صاحبه" (الخروج، الإصحاح ٢٣، الفقرة ١١) وتعتمد موثوقية الشريعة وطبيعتها المترابطة على الوحي الذي أوحاه الله لموسى. فتفوق نبوة موسى تحمى الشريعة من النسخ على يد الأدعياء الذين يدعون موثوقية أعظم من موثوقية وحي الله لموسى.

## ٨ ـ التوراة وحي الله لموسى

هذه المقولة تتضمن صحة الشريعة اليهودية كما هي معروفة وكما تُطبق حتى الآن. لقد كان اليهود الأرثوذكس ـ لهذا ـ صامدين في تأييد نظرية الوحى الشفهي في أقصى درجات تطرفها على الأقل بالنسبة لأسفار موسى الخمسة (الپنتاتوش أي الأسفار الخمسة الأولى من العهد القديم)، وبالتالي "فالنقد السامي Higher Criticism" لهذه الأسفار مرفوض تماما ويُعد هرطقة خطيرة. وأساس هذا هو أن كل نسيج

<sup>(\*) &</sup>quot;فقال اسمعا كلامى، إن كان منكم نبى للرب فبالرؤيا أستعلن له، فى الحلم أكلمه، وأما عبدى موسى فليس هكذا بل هو أمين فى كل بيتى، فمًا إلى فم وعيانا أتكلم معه لا بالألفاز". (المترجم).

اليهودية التقليدية سيتفتت إذا تمت الاستعاضة عن أساسها، وهو الشريعة الإلهية التى قدمها الله لموسى، بأفكار حداثية عن التطور التاريخى والطبيعة المركبة للنصوص المقدسة. لكنه أمر حقيقى أن اليهودية الليبرالية واليهودية الإصلاحية قد رحبتا فى وقت من الأوقات بنقد التوراة لهذا السبب نفسه على وجه الدقة. لقد وجدوا فى النقد نصيرا معينا فى نضالهم للتخلص من الشريعة وكى يحلوا محلها يهودية خلقية خالصة (ومع هذا فهى يهودية نبوية). واليهودية المحافظة ـ باعتبارها يهودية منفصلة عن اليهودية الأرثوذكسية واليهودية الليبرالية – مهتمة فى الوقت الحاضر بمواءمة نفسها مع أجواء الدراسات التوارتية وإعادة تعريف معنى مصطلحات كل من : الشريعة، والوحى، وتعاليم موسى.. إلخ بطريقة تحافظ على معناها وموثوقيتها.

# ٩ . التوراة لا تُنسخ (ثابتة لا تتغير)

مضمون هذا القول مهم ومتعدد الأوجه. فمن الناحية الظاهرية هو مجرد تأكيد لاستمرار موثوقية اليهودية، ضد دعاوى الأديان الأخرى، خاصة دعاوى المسيحية باعتبارها الوحى الأخير والأكمل الذي نسخ الدين اليهودي أو أنهاه. أما من الناحية الأعمق، فالقول بأن التوراة لا تُتسخ يقوم على أفكار معينة متعلقة بالتوراة باعتبارها الكلمة الإلهية(\*) (اللوجوس الإلهي the divine Logos). وباعتبار التوراة هي التعبير عن حكمة الله السرمدية فهي تشارك الله في ثباته (عدم قابليته للنسخ أو التغير). واللاهوت الأقل اعتمادا على التقدير اليوناني للنسبة ratio والثبات (عدم التغير) قد يقدم ـ على نحو أيسر إمكانية تغير إرادة الله وإمكانية تغير شريعته (تدبيره الإلهي)، وبعض النظم القبالية والصوفية (الباطنية) تحمل شبها من أفكار جوشيم Joachim of Fiore التي تسمح بظهورات مختلفة للتوراة المقدسة (الإلهية) نفسها في دوائر (مجالات) كونية مختلفة. لكن العصر "المختلف" ـ بلا منازع ـ هو عصر المسياه (المشيح أو المسيح الآتي وهو غير عيسي عليه السلام) ذلك العصر الذي لا ينتهي والذي يأتي بعد عصرنا هذا؛ وبالتالي فإن قضية "الشريعة الجديدة" ونسخ الشريعة القديمة أصبحت قضية خطيرة عندما زعمت الحركات المسيانية بأنها قد أنهت العصور (؟). وفي حوالي نهاية العصور الوسطى، أصبحت الحركات المسيانية موضع شك لأنها وقعت في خطر التناقض.

<sup>(\*)</sup> النسخ وارد في القرآن الكريم مما يعني تأكيده لفكرة التطور. (المترجم).

# ١٠ - علم الله الكلى (بما مضى وما هو كائن وما سيكون)

علم الله الكلى جـزء من جـملة أفكار، منهـا القـدرة الكلية لله، والوجـود الكلى له (وجوده في كل مكان)، ومن ناحية أخرى فهي مرتبطة بفكرة العناية الإلهية وبالثواب والعقاب (كما سيظهر في المقولة التالية رقم ١١). فما دام الله يعلم القلب، والأفكار الكامنة في الأعماق؛ فطهارة القلب وقداسة الأفكار لا تقل أهمية عن الأفعال الظاهرة (الفيزيقية Physical acts) التي تتسم باللامبالاة أو المتكلفة. وعلى مستوى أقرب إلى المنحى الديني أو الصوفي يجرى التركيز ـ بشكل أقل ـ على علم الله بكل فرد، بينما يزداد التركيز على العناية المصاحبة وعلى الاستعداد للمشاركة الشخصية. وعلى هذا، فعب الله والخوف منه والإحساس بحضوره، أصبحت جميعا علاقة شخصية (بالله) بدلا من كونها رد فعل لصفات معينة معزوة لله.

### ١١ - الثواب والعقاب

الاعتقاد في مجازاة الفرد ثوابا أو عقابا عقيدة تم إقرارها دون تفصيلات شارحة. وعلى أية حال، فإن الإشارة واضحة في التوراة إلى أن ذلك يكون للروح باعتبارها الجزء الخالد في الفرد، وإلى قدرها الآتي، وليس المقصود بالثواب الرخاء الدنيوي، كما أنه ليس المقصود بالعقاب سوء الطالع في الحياة. والعقيدة التقليدية هي أن معظم الأرواح تكون قد تطهرت من خطاياها خلال عام في المُطَّهَر (الأعراف ـ منطقة بين الجنة والنار)، ومن ثُم تذهب \_ بعد تطهرها في الأعراف \_ إلى الفردوس. وبالنسية للقباليين، فالجنة والنار تمثلان حالتين ثابتتين Static باعتبارهما وسيلتين للثواب والعقاب، إنهما مجرد حالتين مستقرتين، ومن غير المسموح به حدوث أي تغيير ديناميكي في وضعهما. وهم - أي القباليون - يقبلون الاعتقاد بالجلجول gilgul، أي تقمص أو مُهاجرة الأرواح transmigration (؟) التي تُعتبُر أكثر إظهارًا لحب الله لمخلوقاته (؟)، وحتى بعد الموت فإن الله يستعد ليهب المخطئ بداية جديدة مع إمكانية أن يُثاب أيضا لا إصلاح ذنبه والتكفير عنه فحسب. ووفقا لما يقول به معظم القباليين، فإن الجلجول gilgul لا يكون أكثر من ثلاث مرات. وكما في معظم الأديان، فإن أهوال نجحيم التي وجدناها في نصوص العصور الوسطى جرى فهمها بنصها الحرفي، أو على نحو معدل وفقا للمزاج الديني للشخص أو درجة ميله للسفسطة والتعقيد. وحاول للهوتيون الليبراليون في القرن التاسع عشر شرح للجحيم والأعراف (المُطّهر) بعيدا

عن ذلك - وإن كان استمرارًا له، مع تناقض ملحوظ لربطه بعقيدة البركة السرمدية بشكل أو بآخر. ونكاد نحتاج إلى الإشارة أن هذا الظهور للورع الدينى الحديث ليس إلاً دلالة على عدم فهم البعد الدينى للخطيئة والمعصية. وجرت محاولات لتلطيف فكرة الجحيم وإخراجها من شكلها الخام (الفظ)، ومن ذلك تفسيرها بالسلب بمعنى أن الجحيم أو العقاب وفقا لمحاولتهم تلك - يعنى الحرمان من البركة الإيجابية والحرمان من رؤية الله (الرؤية المباركة).

# ١٢ ـ قدوم المسيا (\*) ( المشيح )

معنى المسيانية (انتظار المسيح الآتي) Messianism لم يجر شرحه ولا حتى توجد أية إشارة للخلاص المطلوب المنبثق عنها. وبشكل عام، يمكن القول أن الإشارة الوطنية (اليهودية) التاريخية للعقيدة المسيانية (قدوم المسيح الآتي) قد حفظها لنا معظم الكتابات اللاهوتية (أي الاعتقاد في المسيا أو المشيح أو المسيح المنتظر، وهو في المعتقد اليهودي غير المسيح عليه السلام). فالخلاص (المرتبط بقدوم المسيا) يعنى دائما أيضا تحرر إسرائيل تحررا فعليا من الاضطهاد والاحتقار وعودتهم إلى وطنهم القديم، واستعادة مملكة داود، وإعادة بناء الهيكل في القدس، واعتراف كل الأمم بدعوى إسرائيل وكون اليهود هم الشعب المختار (\*\*). ومهما تكن المعاني الروحية المرتبطة بهذه الآمال، فلم يُسمح لها بتبديد المحور التاريخي المتماسك ليتوه في مجال روحي خالص، فحقيقة الوعي التاريخي لإسرائيل، وقد يجوز لنا أن نضيف ـ حقيقا معاداة السامية، جعلت الروحية اليهودية أو المنحى الباطني أو الصوفي فيها لا يضيا بين نتاياه الصلة بالواقع، فالخلاص من الشر والخطيئة كان يُعتبر دائما مرتبطا بهزيم الشركما وقع في التاريخ بأبعاده السياسية والاجتماعية، وبالنسبة لبعض المفكرير اليهود فإن المسيانية التاريخية تحظى باهتمام كبير جدا، لقد فكروا بوضوح من خلال مصطلحات الخلاص التاريخي وقيام مملكة الرب، وهناك آخرون ـ بمن فيهم موسى ابن ميمون ـ كانت المملكة المسيانية مجرد خلفية لحياة التأمل المثلى. وفي القبالة اللوريانية (نسبة إلى لوريا الآنف ذكره) فالمسيا (المسيح المنتظر) ليس مُخلَصًا بأية حال

<sup>(\*)</sup> غير المسيح (عليه السلام) المعروف.

<sup>(\*\*)</sup> ذكر الأستاذ المحرر في مقدمته أن هذه الفكرة هي السبب الأساسي في كراهية العالم ـ كل العالم ـ لليهود. إذ تنطوى على نظرة لغير اليهود باعتبارهم أقل قيمة.

بالعنى العادى للكلمة، فظهوره ليس إلا مجرد دلالة على أن إسرائيل قد أنجز عمله العظيم باستعادة مجده وتصحيح الكارثة الأولى أو السقوط، وبالنسبة لبعض الحسيديم فى القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، فإنهم كانوا يسعون لمشاركة الله Communion with God إلى الحد الذى يلغون فيه كل الوجود وإلى حد الانغمار الصوفى (الباطنى) فى الذات الإلهية، لدرجة تنحية المقولات التاريخية بشكل واضح. وبعض الاتجاهات الحديثة (خاصة الديمقراطية والاشتراكية والصهيونية) تقدم بديلا علمانيا عن المثل التاريخية ممثلة فى المسيانية الدينية.

#### ١٣ ـ بعث الموتى

منذ أيام الفريسيين كان الاعتقاد في بعث أجساد الموتى هو العقيدة الرسمية. والتراث الرابى يقوم على ذلك باعتباره عقيدة أساسية. والعلاقة الإشكالية لهذه العقيدة بافكار الخلود والآخرة قد نوقشت منذ وقت باكر. وفي هذا الصدد يكفي أن نشير إلى أن حركة الحداثة modernism وجدت أن هذه العقيدة غير مستساغة، بينما لا يزال اليهود الأرثوذكس يؤمنون بها. وقد أغفل كتاب الصلوات اليهودي الذي أصدره الإصلاحيون اليهود book أية إشارة إلى بعث الجسد، وإنما تحدث بدلا من ذلك بتعبير أكثر نقاء عن الحياة الأبدية. وهناك لاهوتيون آخرون لم يعتقدوا في ضرورة الاعتقاد في أفكار صارمة في هذا الموضوع ويرون أنه يكفي أن نعترف بالرمز، كالاعتراف بقيمة بعث الكيان البشري الفردي كله (روحا وجسدا) وأهميته في نطاق مشروع إلهي divine scheme .

إنه من الواضح أن هذه المقولات الثلاث عشرة لا تورد كثيرًا مما يُعتبر جوهريا وأساسيا في اليهودية ، كما ذكرناها في هذا المقال. فلا أحد يستطيع حتى ولا مجرد تلميح واهن لما هي اليهودية من مجرد دراسة ما يُسمى مواد الإيمان (عناصر الإيمان اليهودية اليهودي). ففي الحقيقة، فإن هذه العناصر لا تقدم لنا الجانب الداخلي inner لليهودية ولا عقائدها ولا أفكارها منفصلة عن الممارسة والتطبيق والجانب الطقسى فيها، وإنما تقدم مجرد افتراضات شكلية مقدمة بشكل مسبق. فالحديث المرضى الحقيقي والكافي عن جوهر اليهودية لا بد أن يكون واضحًا من خلال التعاليم التي تحويها المصادر ومن المعاني التي يمكن استخلاصها من شرائعها وأخلاقياتها وطقوسها. وهذا يعني أن دراسة العقائد اليهودية ليس من أمل في أن تكون كافية إذا لم نلتفت بما فيه

الكفاية لوصف الشريعة اليهودية وتحليلها. وعلى أية حال، فإن هذا خارج نطاق مقالنا هذا.

### اليهودية في الفترة الحديثة

بالنسبة لليهود، لم تنته العصور الوسطى حتى القرنين الثامن عشر والتاسع عشر. فحتى هذين القرنين عاشوا كجماعات منبوذة اجتماعيا في مجتمعات مغلقة (جيتو ghettoes) في ظل قوانين خاصة. وبسبب وجودهم غير الراسخ الذي تتخلله اضطهادات تشنجية مصحوبة باحتقار دائم، فلم تتح لهم فرصة ملاحظة أن فجر عصر جديد قد أطل. لقد فرضت عليهم العزلة من الخارج ولكنها أيضا كانت اختيارا حرا من قبلهم، حتى قبل تأسيس المعازل (جيتوات جمع جيتو) بشكل قانوني بفترة طويلة. لقد كانوا جماعة تؤمن معا بتراث ديني وتؤمن بإيمان مشترك ودعوى واحدة وقدر واحد، وعرفت كل جماعة محلية بتطابق هويتها مع الجماعات اليهودية الأخرى (التجمعات المقدسة) المتناثرة في أرجاء المعمورة الأربعة. هذا الترابط وهذه العزلة أنتجت مجتمعا ذا طابع وطني وعالى في آن واحد، فإسرائيل (اليهود) يعرفون أنفسهم كشعب مختار في كل مكان وفي اللامكان واحد، فإسرائيل (اليهود) يعيشون في عالم الأمم (غير اليهود) وفي دول سياسية لكنها ليست دولهم.

وفى ظل هذا التكامل فى حياة انغلقوا فيها على أنفسهم تحطمت جدران كل جيتو لتنفتح على الجيتو الآخر، فالتنوير وقيمة الإنسانية العلمانية، كل هذا بالإضافة إلى التركيز على الإنسان "كمواطن" فى دولته ـ وضع أمام اليهودى فرضة جديدة وإغراء لا يُقاوم، وكان هناك ثمن واحد لا بد من دفعه للحصول على حق الكرامة الإنسانية والمساواة والتحرر أو الانعتاق، ألا وهو أن يكف (اليهودى) عن أن يكون مختلفا، وأن يشارك فى القيم الثقافية والمدنية للمجتمع، واهتبل اليهود الغربيون الفرصة، وناضل اليهود الشرقيون الذين كانوا يعيشون فى ظروف أكثر جهالة واستبدادًا للحصول على هذه الفرصة، لقد كان الانعتاق (التحرر) بالنسبة لليهود ذا مزايا أكثر من مُثُل المساواة والعدالة الاجتماعية إذ إنه بدا متفقًا مع الطموحات الروحية والعالمية لليهودية الرابية والعدالة الاجتماعية إذ إنه بدا متفقًا مع الطموحات الروحية والعالمية لليهودية الرابية العناصر الطقسية واللاعقلانية والقاهرة هى التى رفضها المزاج التقدمى للعصر. لكن

عدلاً من أن يصبح الانعتاق فرصة كبرى لليهودية المعاصرة لتأكيد حيويتها وتكيفها فى ظروف جديدة ومختلفة، انقلب ليصبح الاتجاه هو الهروب باليهودية وبالقدر اليهودى. فالرابيون الأرثوذكس عارضوا الانعتاق (التحرر والانفتاح)؛ لأنهم أحسوا بشكل ظلامى - أن معاداة السامية والمذابح المنظمة والجيتوات (جمع جيتو) التى ظلت مرعبة كما كانت، إن هى إلا مجرد جانب آخر لكونهم شعبًا مختارًا other side of election ؛

وعلى المستوى الدينى الأكثر ضيقا، فإن هذا الاتجاه ظهر واضحا في الحركة التي عُرفت بالحركة الإصلاحية اليهودية Reform Judaism. لقد رفضت هذه الحركة، الطقوسية والخصوصية اللتين قال بهما اليهود الأرثوذكس، ورغب اليهود الإصلاحيون في صياغة اليهودية (صياغة جديدة) لتكون مقبولة لليهودي المُحرَّر (المُعتَق emancipated) لقد رحب هؤلاء الإصلاحيون في محاولة لجعله مساويا لجاره غير اليهودي التاريخية، لأنها يمكن أن تستخدم عشفف بالمناهج النقدية الجديدة في البحوث التاريخية، لأنها يمكن أن تستخدم كسلاح ضد الأرثوذكس اليهود لتظهر أن الدين اليهودي التقليدي؛ خاصة ما يتعلق بالتلمود والشرائع الرابية قد تطورت في زمن، وبالتالي فهي خلق إنساني (المقصود ليست وحيا منزلا)، وتم تعديل الطقوس الدينية على نسق ما حدث في الكنيسة الألمانية (الأرغن، الخورس أو جوقة المنشدين، الدعاء باللغة الدارجة..). ولم تعد القوانين الطقسية تعبر عما هو خاص أو وطني؛ إذ تم حذف أمل العودة إلى صهيون من كتاب الصلوات، ومن صيغ العقيدة اليهودية، ولم تعد هذه القوانين مترابطة.

وأعاد اليهود الأرثوذكس تأكيد عقيدتهم بعد الصدمة الأولى التي تلقوها، ودافعوا عن مشروعية الحياة على النسق القديم وكونها هي الأسلوب الصحيح دينيا، في الوقت الذي كان يتطور فيه فهم أكثر حدة لقضايا وتغيرات العصر الجديد. لكن حيث إن المدافعين عن وجهات النظر المتطرفة كانوا أقلية، فإن الكتلة الكبرى الممثلة ليهودية القرن العشرين ـ خاصة في أمريكا ـ تشغل اختلافا لا نهاية له في نطاق أوضاع وسطية، وعلى هذا فقد أيدت اليهودية الإصلاحية علامات العودة إلى مزيد من التقدير الإيجابي للهالاخاه (الشريعة اليهودية)، كما شهدت محاولات فعلية لإحياء الرموز التقليدية والطقوس، وشهد النجاح الأرثوذكسي أيضا نموا بطيئا في الوعي بأنه الأفكار التقليدية (كالقول بأن كل أسفار موسى الخمسة وحي أوحاه الله لموسي)،

• • ١ - - - موسوعة الأديان الحية

ولا كل القواعد التقليدية (كمنع ركوب السيارة يوم السبت) تُعتبر شرطا لازما Sin que معيحة ونشطة.

لكن ربما كانت الصهيونية هي الأكثر حسمًا من بين كل التطورات الحديثة. والصهيونية في الأساس حركة علمانية، وتضاعف تأثيرها بفعل عوامل على المستوى الوطني (اليهودي)؛ بالإضافة لعوامل تجمعت حولها أثناء مسيرتها. ولا شك أن هذا كان استلهامًا للحركات الوطنية nationdisms التي سادت القرن التاسع عشر. وكانت هذه العوامل المتجمعة هي التي أثارت الرغبة في التحرر أو الانعتاق التي كانت مجال تفكير المصلحين كأفراد. وربما يمكن القول \_ وفي قولنا هذا شيء من العدالة \_ أن الصهيونية كانت رد فعل لخيبة الأمل لفشل الانعتاق (التحرر) الاجتماعي، وحيث إن الداعين إلى ذوبان اليهود في مجتمعاتهم assimilationists اعتقدوا أن اليهود ليسوا شعبا مختارا ولا هم مختلفون عن غيرهم وإنما هم مواطنون في البلاد التي يعيشون فيها، فإن الصهيونيين أكدوا على أن الشعب اليهودي أمة مثل غيره من الأمم. وبشر الإصلاحيون بالدعوة الدينية لإسرائيل (دوره الديني) ونسوا أنه كان من مهام إسرائيل أن يعيش اليهود كشعب الله as God's people . وأكد الصهيونيون من ناحية أخرى الوطنية اليهودية، وأكدوا أن اليهود شعب بصرف النظر عن فضيلة ارتباطهم بعهد مع الله (أنكروا أن يكون هذا الرباط هو السبب الوحيد لجعلهم شعبا). وأكثر من هذا، كان هناك مجموعة من الصهيونيين المتدينين الذين تجاوبوا بشغف مع الروح الوطنية؛ ولكنهم فسروها باعتبارها فرصة مسيانية (تمهد لعودة المسيح) تحدى بها الله إسرائيل أن يعيشوا كشعب مختار في كيان سياسي وليسوا في المنفى والشتات. واليوم نجد في إسرائيل متطرفين أرثوذكس ينكرون الدولة العلمانية (غير الإلهية) ويرفضون ولاءهم لها. وبالنسبة لهم، فإن انتحال اسم (إسرائيل) من قبَل دولة علمانية إنما هو تجديف على الله. ومن ناحية أخرى، هناك الأغلبية العلمانية والوطنية Nationalists، إنهم النسبة الكبيرة التي تعتريهم بعض المشاعر الغامضة أو الروابط الاجتماعية بدينهم "الوطني". وهناك أيضا الصهيونيون المتدينون. ومثل معظم الحركات التاريخية الدينامية ذات الدعاوى العميقة ، فإن للصهيونية العلمانية جذورها الأعمق في الروح اليهودي أكثر من العلمانية، أو النزعة النفعية أو النزعة نحو التواؤم وغير ذلك من النزعات العقلية المشابهة. ويمكن تصنيف هذه الدوافع أو المحركات الأعمق باعتبارها نزعات دينية غير واعية أو نزعات قريبة من الدين أو نزعات دينية زائفة ، وذلك وفقا ترعة المراقب أو المنظور الذي يرى من خلاله. لكن يبدو أنه ليس إلا القليل من الشك في أن الصهيونية تعرض بعض الخصائص المشكوك فيها للحركة الدينية العلمانية العاصرة، ذلك لأنها ـ تحديدا ـ ترفض ربط نشاطاتها المسيانية الأساسية بالتكوين للما للاهوت اليهودي (أي ترفض ربطه بمسائل العهد بين الله وإسرائيل، وفكرة للشعب المختار، وطاعة الشريعة، والخدمة من خلال المعاناة ومحاكاة الله.. إلخ ) .

والموقف الدينى ليهود منتصف القرن العشرين حسمه حدثان تاريخيان كبيران. العدما هو البرنامج الأكبر في التاريخ، ونعنى به قيام هتلر بعملية إبادة منظمة لا وحمة فيها لحوالى ستة ملايين يهودى تحت سمع وبصر الحضارة الفربية التي وقفت عن ذلك موقفا سلبيا(\*). والحدث الثاني هو ظهور دولة إسرائيل بين كفاح وحلاوة وماء وسط عوامل متشابكة من العدالة والظلم والبطولة. وليس من يهودي إلا وأخذ عِللْعنى الوجودي المتعلق بالرموز القديمة لعقيدته والذي أصبح - فجأة - أمرًا مسلّمًا يصحته، وطهارة الاسم (إسرائيل) وارتباطه بسجل الشهداء ووعد العودة إلى صهيون وعمق الألم وتجمع اليهود من الشتات ، والحرية في بناء مجتمع قائم على المساواة والعدل ، وإتاحة الفرصة له لخدمة (عبادة) الله باعتباره واحدا من الشعب المختار (\*\*) في أرض الميعاد التي أعطاها الرب له. وكانت الأخطار واضحة. فالمعاناة قد تقود إلى الصلاح ( إصلاح النفس ) وقد تقود إلى الظلم، وقد تقود إلى الإيمان بالله ، وإلى الغلو في Chauvinism الناد وقد تتحول المسيانية إلى شوطينية الوطنية). حتى الصهيونية الدينية وقعت في إغراء تجاهل ما هي التجرية الحقيقية في هذا الإنجاز، وما هو الجوهري في المرحلة الأخرى على الطريق الطويل لقدر إسرائيل المسياني (توقع مجيء المسيح أو المشيح الداودي لحكم العالم). ويبدو أمرًا ذا بعد ديني بالنسبة للحقائق الاجتماعية، أن اليهود قد تم استقطابهم في محورين \_ إسرائيل وأمريكا، فالمركزان أو المحوران يمثلان الشكلين الكلاسيين للحياة اليهودية \_ اليهود في الشتات واليهود كأمة في وطنهم (\*\*\*) homeland . فكلاهما يمثلان شكلين تاريخيين عرفهما إسرائيل كشكلين من أشكال العهد مع الله. لكن بعد أن كان أحدهما يتبع

<sup>(\*)</sup> ظهرت بحوث كثيرة تؤكد أن هذا الرقم مبالغ فيه. (المترجم).

<sup>(\*\*)</sup> المؤلف عرض وجهة النظر اليهودية. (المترجم).

<sup>(\*\*\*)</sup> هو وطن الفلسطينيين. والمؤلف يعرض وجهة نظر اليهود التي لا بد أن نعيها. (المترجم).

الآخر، فإنهما الآن - أي الشكلين - موجودان معا جنبا إلى جنب في توتر ديالكتيكي -أو إذا فضلنا استخدام مجاز بيولوچي (من علم الأحياء) - في حالة تكافل Symbiosis، ولا شيء سيرفع أحدهما فوق الآخر سوى العقيدة السياسية أو الحكم المسبق (الإجحاف) Prejudice . إنه يبدو من خلال مسيرة الزمن أن اليهودية سوف تعيد تشكيل نفسها، كما كانت تفعل دائما \_ بقبول تحدى اللحظة التاريخية وبتكييف الثقافة والفكر المعاصرين ليتواءما مع جوهرها غير القابل للتغيير. فهيكل اليهودية الأساسي ومنظورها ورد في التوراة the Bible، فتفاصيل طاعة إرادة الله والحياة كشعب مقدس قدمها التلمود مع الأفكار الدينية المصاحبة لها. والمحاولة الأولى على مستوى التوضيح الفلسفي للأفكار الكامنة فيها تمت على يد لاهوتيِّي العصور الوسطى، بينما أضاف القباليون طبقة صوفية (باطنية) للأفكار التقليدية والممارسات الدينية. وقد فجرت الحقبة المعاصرة . فجأة ـ القوقعة التي كان اليهود يعيشون فيها ووضعتهم في معمعة الفعل التاريخي ، وفي موضع المستولية. لقد بدا أن سر إسرائيل (باطنيته) قد اكتمل الآن. فإسرائيل اسم دولة واسم لدين عدد قليل. إنه في العالم in وله of it. إنه وطني ودولي. لقد ظهر التناقض الظاهري لليهودية ، عالميتها من ناحية وخصوصيتها من ناحية أخرى ، لقد ظهر هذا التناقض الظاهري الآن في شكل جديد، فهناك دولة يهودية لا بد أن تضم مسلمين ومسيحيين وغيرهم باعتبارهم مواطنين إسرائيليين، بالإضافة إلى اليهود كأقلية دينية في كل من فرنسا وبريطانيا والولايات المتحدة. وهم يُعدون مواطنين في هذه البلاد،

### ماذا يعتقد اليهودي أو ماذا يجب أن يعتقد؟

هل لا يصبح اليهودى يهوديا إذا أنكر وجود الله أو أنكر خلود الروح أو أنكر بعث الأجساد؟ أيجب أن يمتنع عن ارتداء الملابس الجاهزة مخافة أن يكون نسيجها خليطا من الصوف والكتّان وهو أمر محرم فى اليهودية (انظر سفر التثنية، الإصحاح ٢٢، الفقرة ١١)، أو أن يحجم عن ركوب الحافلة (الأوتوبيس) يوم السبت؟ ألا بد أن يكون لديه جواز سفر إسرائيلى؟ أهو حر فى أن يفكر كما يحلو له وأن يراعى الشريعة التقليدية، أو أن له أن يكيف الشريعة وأن يُوجد حلا وسطا - وفقا لما يعتقد فى الحقائق المحورية عن الله تعالى ووحدة ذاته ووحيه الذى يطلب من الإنسان أن يعمل ما هو عدل وأن يحب شاكرا وأن يسير مع إلهه - متواضعا؟ وكيف يستطيع أن يصبح

مقدسًا (قدوسا) كما أن إلهه قدوس أو أن يحب الله بكل ذرة فى قلبه وبكل روحه وبكل ما وسعه الجهد؟ يبدو أنه مجرد افتراض إذا نحن قدمنا إجابة واضحة عن مثل هذه الأسئلة. لكن ريما لا نكون مغرقين فى الخطأ فى القول أن اليهودية وإسرائيل يمكن فهمهما - جزئيا - كعملية تاريخية مستمرة هى نتيجة لتحميل الله عبده موسى مسئولية وردت فى سفر الخروج (الإصحاح ١٩، الفقرتان ٥،٦) على هذا النحو: "فالآن إن ممعتم لصوتى وحفظتم عهدى تكونوا لى خاصة من بين جميع الشعوب، فإن لى كل الأرض وأنتم تكونون لى مملكة كهنة، وأمة مقدسة.." وكما هما نتيجة لهذه الكلمات فهما أيضا استجابة لها. ولم يُضف الرابيون لكلمات سفر الخروج هذه سوى تعليق موجز هو "هذه هى الكلمات" لا أكثر ولا أقل.

(۲) المسيميَّة

## (أ) الكنيسة الأولى

## بقلم: ج. ج. ديفر مُحاضِر في علم اللاهوت ـ جامعة بريمنجهام

### فترة العهد الجديد (الأناجيل)

كان أحد الاتهامات التى سيقت ضد مسيحيًى القرن الثانى للميلاد أنَّ عقيدتهم لم تظهر إلى حيًّز النور إلاّ منذ فترة قريبة "فقد كانت المسيحية شيئا جديدًا أو مبتدعًا" وفقا لما كان يقوله مناوئوها الوثنيون، وعلى هذا فإن حجة هؤلاء المناوئين كانت تعنى أن المسيحية لا تكاد تستحق أن تكون منافسًا له خطره عند المقارنة بينها وبين العبادة القديمة للآلهة اليونانية والرومانية. لكن المناصرين للمسيحية Christian وبين العبادة القديمة الصادق بالتاريخ وفهمهم الدقيق لأصول عقيدتهم ردوا على هذه الاتهامات قائلين إنَّ الأمر على النقيض من ذلك، فليس صحيحًا أنَّ دينهم (المسيحية) غير ذى جذور في الماضى البعيد فالحقيقة أنَّه مرّ بطور طويل من الإعداد والتهيئة من خلال العهد القديم (الكتاب المقدس اليهودي)، فالأمر الذي مازال اليهود يرجونه-فحلال العهد القديم (الكتاب المقدس اليهودي)، فالأمر الذي مازال اليهود يرجونه-فطلاقا من الوعود الإلهية الواردة في العهد القديم-أن يكون المسيحيون الآن محتفظين-إلى حد بعيد ـ بتراث اليهودية من خلال تحقيق هذه الوعود في يسوع محتفظين-إلى حد بعيد ـ بتراث اليهودية من خلال تحقيق هذه الوعود في يسوع الناصري ولاهوته(\*). وعبارة القديس پولس، التي قالها في معرض دفاعه أمام إجريهاس Agrippa وبرنيكي Berenice في قيصرية Caesarea ـ هذه العبارة متفقة تماما مع هذا (والآن أنا واقف أُحاكم على رجاء الوعد الذي صار من الله لآبائنا) (أعمال الرسل، الإصحاح ٢٦، الفقرة ٢).

<sup>(\*)</sup> مع أن اليهود لا يعترفون ـ دينيا ـ بيسوع الناصرى، لكنهم ينظرون إليه كيهودى؛ ومن ثُم يأملون أن يكون قد نقل التراث اليهودى للمسيحية، وفقا للوعد الإلهى كما يقولون. لاحظ أن هذا أحد المنطلقات اليهودية لاختراق المسيحية. (المترجم).

ومن هنا فقد كانت الرسالة الأصلية للمسيحية هى: (لأنه مهما كانت مواعيد الله فهو فيه النّعُم وفيه الأمين لمَجُد الله بواسطتنا) (رسالة پولس الثانية إلى أهل كورنثوس فهو فيه النّعُم وفيه الأمين لمَجُد الله بواسطتنا) (رسالة پولس الثانية إلى أهل كورنثوس الفقرة ٢٠) (\*). فهذه الوعود \_ التى تُكونٌ أمل إسرائيل the hope of Israel \_ لا بد من وضعها في الاعتبار أولا \_ إذا كان يُراد فهم طبيعته المسيحية \_ على الأقل كما تتجلّى في الروايات الأولى المكتوبة \_ كما هو \_ على سبيل المثال \_ في صفحات ذلك الجزء من الكتاب المقدس الذي يُطلق عليه اسم العهد الجديد New Testament ..

وموضوع العهد القديم هو تعامل الرب (الله) مع إسرائيل منذ توحّد الأسباط (القبائل) الاثنا عشر في ظل موسى (عليه السلام) لتكوِّن شعبًا. هذه القصة وُضعت في سياق كَوْني، فالفصول (الأستفار) الأولى في العهد القديم تتناول خلق الله للسماء والأرض، وخلق الله للإنسان "على صورته" (\*\*) (سفر التكوين - الإصحاح الأول، الفقرة ولارض، وخلق الله للإنسان بوضعه كتابع لله من خلال نظام الخلق، فثار ضد خالقه Aaker اله فلم يرض الإنسان بوضعه كتابع لله من خلال نظام الخلق، فثار ضد خالقه Maker وسرعان ما "رأى الله الأرض، فإذا هي قد فسدت؛ إذ كان كل البشر قد أفسد طريقه على الأرض (سفر التكوين، الإصحاح السادس، الفقرة ١٢) (\*\*\*). وكان منهج الله في التعامل مع هذا الوضع هو اختيار إنسان واحد هو إبراهيم (\*\*\*\*) (أبراهام Abraham) من بين كل البشر الذين سقطوا في الإثم القمنين وأن إبراهيم أن يكونوا قطب الرحي للبشر المؤمنين وأن يكونوا مصدر كل رسالاته إلى البشر، أو بتعبير آخر أن الله وكل البشر The Source of its mediation to all men يكونوا هم الواسطة بين الله وكل البشر The Source of its mediation to all men .

وكانت تلك السلالة هى التى خلّصها الله من العبودية فى مصر، وربطهم (وحَّدهم) به فى عهد أو ميثاق، وقادهم إلى أرض الميعاد (أو الأرض الموعودة) Promised Land(فى عهد أو ميثل للسلطة الإلهية ـ ملك هو فى الوقت نفسه مخلّص منتظر أو مسيح وأمدهم بملك يمثل للسلطة الإلهية ـ الله هذا السياق المسيح الذى هو يسوع المعروف) (\*\*\*\*\*). والكلمة مسياه تعنى: الذى مسحه الله بالزيت أو مسيح الله، ورغم تحذيرات الأنبياء لم

<sup>(\*)</sup> لأن النص الإنجليزي أوضح من النص العربي نورده كما يلي:

<sup>&</sup>quot;how many Seever be the prommises of God, in him (Christ) is the yea.."

<sup>(\*\*)</sup> يرى المسلمون الله (ليس كمثله شيء).

<sup>( \*\*\*)</sup> لأن النص الإنجليزي أوضح نورد الفقرة بنصها الإنجليزي :

<sup>&</sup>quot;all flesh had Corrupted his way upon the earth."

<sup>( \*\*\*\*)</sup> وإبراهيم عليه السلام، في الإسلام هو أبو الأنبياء وخليل الرحمن. (المترجم).

<sup>( \*\*\*\*\*)</sup> وبالنسبة لليهودية كما مر بالفصل السابق فإن المسيح لم يأت بعد. (المترجم).

يكن بنو إسرائيل يسيرون في طريق الصلاح؛ لذا فقد فرض الله عليهم النفي Exile في بلاد بابل Babylonia، وعندئذ \_ على سبيل التوبة \_ أحيى الأمل، وتطلعوا لاستعادة وضع كانت فيه سلطة الشيطان مُبعدة، عندما تحتم إقامة شرع الله أو مملكته، سواء كان ذلك بشكل مباشر أو من خلال مسيح موعود (مسياه موعود Promised Messiah) وعهد جديد لا بد من عقده مع الله (سفر إرمياء، الإصحاح ٣١، الفقرة ٣١) (\*). لكن لم تكن الأحداث التي وقعت مباشرة عقب العودة من بابل، مُحَقِّقة لهذا الأمل (الوعد) ولا كانت فترة الاستقلال القصيرة التي عاشها اليهود في ظل المكابين Maccabean house محققة بشكل مُشبع لهذا الأمل أيضًا، فقد تعاقبت عليهم القوى الأجنبية من الفرس في القرن السادس قبل الميلاد إلى الرومان في النصف الثاني من القرن الأول للميلاد. ومع هذا لم يمت الأمل، وعندما كتب القديس لوقا St. Luke في الإصحاح الثاني من إنجيله أشار إلى سمعان Simean باعتباره كان ينتظر "تعزية إسرائيل" (\*\*) \_ وهو بإشارته هذه كان يعبر عن نمط اتجاه غالب اليهود على أيامه، وتأكيدات العهد الجديد تؤكد أن هذا الأمل كان قد أصبح الآن في حيز التحقيق من خلال مهمة يسوع الناصري (\*\*\*)، فالكلمة "إنجيل" أو بشارة Gospal تعنى الأخبار الطيبة Good News. وعلى أية جال، فقبل تناول تفسير الجيل الأول من السيحيين لهذا، لا بد أن نسأل إلى أيُّ مدى نظر يسوع المسيح إلى أعماله من المنظور نفسه؟

#### يسوع المسيح الناصري

"وبعدما أُسلَم - بضم الهمزة - يوحنا جاء يسوع إلى الجليل يُكرّز ببشارة ملكوت الله ويقول قد كَمُل الزمان واقترب ملكوت الله، فتوبوا وآمنوا بالإنجيل" (إنجيل مرقس ١،

<sup>(\*)</sup> النص: "ها أيام تأتى يقول الرب وأقطع مع بيت إسرائيل وبيت يهوذا عهدا جديدا. ليس كالعهد الذى قطعته مع آبائهم يوم أمسكتهم بيدهم لأخرجهم من أرض مصر حين نقضوا عهدى فرفضتهم يقول الرب، بل هذا هو المهد الذى أقطعه مع بيت إسرائيل بعد تلك الأيام يقول الرب، أجمل شريعتى فى داخلهم وأكتبها مع قلوبهم وأكون لهم إلها وهم لى شعبا.." ولأن النص الإنجليزى أكثر فصاحة نورده كالتالى :

<sup>&</sup>quot;The time is Coming" declares the Lord. "when I will make a new Covenant with the house of Israel and with the house of Judah. It will not be like the Covenant I made with their. Forefathers when I took them by the hand to lead them aut of Egypt, because they my broke Corenant, theough I was a hushand to them...

والفقرة الأخيرة غير واردة في الترجمة العربية للعهد القديم..

<sup>(\*\*)</sup> إنجيل لوقا، الإصحاح الثاني، الفقرة ٢٥، Looking for the Consolation of Israel.

<sup>(\*\*\*)</sup> يذهب المسيحيون أن التوراة والعهد القديم عموما يبشر بظهور المسيح (عليه السلام)، وهذا صحيح، والعهد الجديد أيضا يبشر برسول يأتى بعد المسيح، وهو الأمر الذي يؤمن به الآن بعض المسيحين. (المترجم).

الفقرتان ١٤، ١٥)(\*). بهذه العبارات قدَّم لنا القديس مرقس روايته للكهنوت العام للسيد المسيح، بينما يرى الإنجيلى evangelist في هذه العبارة اختصارًا موجزًا لمحتوى رسالة المسيح أكثر مما يُنظر إليها بالمعنى الحرفى لكلماتها. وكل الأسباب تجعلنا نقبل دقتهم هذه في فهم هذه الفقرة، طالما قد تكرر دائما في تعاليم يسوع أقوال مثل:

وأقول لكم إن كثيرين سيأتون من المشارق والمفارب ويتكنون مع إبراهيم وإسحق ويعقوب في ملكوت السماوات" (إنجيل متى، الإصحاح الثامن، الفقرة ١١) Many Shall" "Come... In the kingdom of Heaven. وقال لهم: «الحقّ أقول لكم إنّ من القيام ههنا قومًا لا يدوقون الموت حتى يروا ملكوت الله قد أتى بقوة" (إنجيل مرقس، الإصحاح التاسع، الفقرة ١) There be Some here of them that stand by, which shall in no wise taste of .death, till they see the kingdom of God come with power! وعلى هذا فالعصر الآتى قد أهلَّ فجره وأصبح حكم الله الشرعى وشيكا وقد أحدث التأثير نفسه، تلك التعاليم المتضمَّنة في كثير من الأمثال (أو القصص ذوات المدلولات الرمزية)، ومن ذلك أنَّ بذور الخردل والخميرة Mustrad Seed and Leaven تدل بشكل مقنّع على الثمرة المرجوَّة التي تأتي أخيرًا نتيجة كهنوت المسيح، هي ظهوره في قدوم الملكة، وحكايات الكنز المذخور واللؤلؤة الغالى ثمنها، تتطلُّب فعلاً حاسما يتضمَّن التضحية بكل شيء بالنظر إلى الثمن المحدد أمامهم-الملكة الموعودة الوشيكة ( \*\* ). ومرة أخرى نجد حكايات أخرى مثل عيد الزواج Marriage Feast متصلة برفض إسرائيل لإعلان المسيح قيام المملكة، وما تلا ذلك من استدعائه للعوام والخُطَّاة، ولا ينفصل عن هذا المعجزاتُ التي نُسبت للمسيح التي لم يكن من المكن استبعادها \_ كما في ذروة اللاهوت الليبرالي ـ فلم يتم اعتبارها زخرفا غير ضروري في السياقات الإنجيلية البسيطة - أكثر من فهمها على أن علامات عصر الخلاص قد هَلَّ فجرها. وعلى هذا، فقد أعلن يسوع المسيح: "لكن إن كنت بإصبع الله أخرج الشياطين فقد أقبل عليكم ملكوت الله (\*\*\*) (إنجيل لوقا، الإصحاح ١١، الفقرة ٢٠)، (فمعجزات المسيح

<sup>(\*)</sup> لأن النص الإنجليزي أوضح من هذه الترجمة العربية التي لا نستمليع التصرف فيها نورده كالتالي: Jesus Came into Galilee, Preaching the Gospel of God, and syaing: the time is fulfilled, and the kingdom of God is at hand, repent ye, & believe in the Gospel".

<sup>(\*\*)</sup> المفهوم أن المسلمين يرون فى هذه الإشارات دلالة على رسالة محمد (صلى الله عليه وسلم) الذى أتى بعد المسيح. والمفهوم أيضا أن مسيحيين كثيرين يعيدون الآن تفسير هذه الإشارات؛ خاصة وقد أصبحنا فى الألفية الثالثة. (المترجم).

<sup>( \*\*\*)</sup> أثبت القرآن الكريم كل المعجزات المنسوبة للمسيح في الأناجيل. (المترجم).

يقام) هي الهجوم المبدئي على قوى الشر (قوى الشيطان) تمهيدا للقضاء عليها نهائيا. هما التفسير الذي قال به المسيح نفسه لأعماله، قد تم توضيحه مرة أخرى في سياق يد المسيح على سؤال طرحه عليه الحواريون على لسان يوحنا: "أنت هو الآتى أم ننتظر حر. قلما جاء إليه الرجلان قالا: يوحنا المعمدان قد أرسلنا إليك قائلاً: أنت هو الآتى عنتظر آخر؟ وفي تلك الساعة شفى كثيرين من أمراض وأدواء وأرواح شريرة ووهب مصر لعميان كثيرين، فأجاب يسوع وقال لهما: اذهبا وأخبرا يوحنا بما رأيتما يحمعها، إن العمى يبصرون والعرج يمشون والبرص يطهرون والصم يسمعون والموتى ينشرون.." (إنجيل لوقا، الإصحاح ٧، الفقرات ١٨-٢٣) "حينئذ تتفتح عين العمى وآذان الصم تتفتح حينئذ يقفز الأعرج كالإبل ويترنم لسان الأخرس لأنه عد انفجرت في البرية مياه وأنهار في القفرة، ويصير السرّاب أجما والمعطشة ينابيع معادى مسكن الذئاب في مريضها دار للقصب والبردي" (العهد القديم، أشعياء، "صحاح ٢٥، الفقرات ٥-٧)؛ وعلى هذا فيسوع قد أعلن أن (الآن) هو وقت الإنجاز عجره (على هذا فاعماله تشير إلى أن النهاية Bed قد حلَّت، وأنهم على هذا عرد من إعلانه تماما كلاماته التي ينطق بها (\*\*).

نكن إذا كان هذا هو حمِّل (عبء) إعلانه، فكيف تصوِّر علاقته بالمملكة التى أعلن قتراب قيامها؟ وكيف فسُّر طبيعة رسالته وارتباطها بتحقيق أمل إسرائيل؟ أكان هو لا يزيد عن كونه بشيرا أو نذيرا herald كان يوحنا المعمدان قبله \_ أم أن عمله كان عصرا أساسيا في عمليه الإنجاز؟ أكان يعتقد \_ على سبيل المثال \_ في نفسه أنه أسياه Messiah (المسيح الذي طال انتظاره وفقا لنبوءات العهد القديم)، وإذا كان الأمر تختك فكيف فهم مهمته ؟

لا يمكن أن يكون إلا القليل من الشك فى أن اختيار المسيح للاثنى عشر رسولا مبعوثا) يتضمن الزعم بأنه كان مؤسس المجتمع المسيانى (مجتمع المسياه أو المسيح ختطر) الذى سيحل محل قبائل (أسباط) إسرائيل القديم ـ باعتبار ذلك هو اختيار

مفهوم أن اليهود ينتظرون مسيحًا آخر، (المترجم).

<sup>\*\*)</sup> نحن في الألفية الثالثة ولم تحل النهاية بعد . (المترجم).

الله، والمسيح بفعله هذا (اختيار الاثنى عشر رسولا)، إنما قام بفعل رمزى يُعزى إلى الرمزية التنبُّئيَّة Prophetic Symblism. وهناك أيضا حقيقة أخرى غير منكورة أنه \_ أى المسيح \_ قد جرى إعدامه باعتباره مسيحًا دجالاً(\*)، أو بتعبير آخر مسياه (مشيح) غير حقيقى Pretender to the Messiahship.

(المعنى مستخلص من إنجيل مرقس، الذي استخدم عبارة ملك اليهود ليشير بها إلى المسياه - الإصحاح ١٥، الفقرات، ٢٦،٩،٢) ولا بد أن اتهامه بادعاء كونه المسياه (المسيح المنتظر)، كان يعنى أنه \_ أي المسيح \_ يعترف على نحو من الأنحاء بأنه حقا مسياه (هو هو المسيح المنتظر). وعلى هذا، فسواء قبلنا أو لم نقبل إجابة المسيح الموثقة عندما سأله كبير الكهنة أثناء محاكمته: "أأنت المسيح ابن( \*\* ) المبارك ؟ فقال يسوع: أنا هو وسوف تبصرون ابن الإنسان جالسًا عن يمين القوّة وآتيًا في سحاب السماء.." (إنجيل مرقس، الإصحاح ١٤، الفقرة ٦٢،٦١)، فإننا ملزمون بأن نعترف أنه بمعنى من المعانى أنَّ السيح كان مازال مُصرًا حقًا على أن يفسر مهمته بلغة السياه Messiah (المسيح المنتظر). ومع هذا فبصرف النظر عن إقراره أثناء المحاكمة بأنه المسيا (أو المشيح) فليس هناك أمثلة أخرى لإقراراته مسجلة في أناجيل يسوع الثلاثة الأولى تتضمن تأكيدا بأنه المسياه (المسيح الأخير) أو بتعبير آخر تتضمن التأكيد على مسياهيته affirmation of Messiahship ، فعندما اعترف به الأشخاص الذين تَلْبَسهم الشيطان كمسياه (المسيح الآتي الذي سيقيم الملك النهائي) أمرهم بالصمت كما ورد في إنجيل مرقس، الإصحاح الأول، الفقرة ٢٥، والإصحاح الثالث، الفقرتان ١٢،١١ ".. وكان في مجمعهم رجل به روح نجس، فصرخ قائلا: آه ما لنا ولك يا يسوع الناصري. أتيت لتهلكنا. أنا أعرفك من أنت قدوس الله. فانتهره يسوع قائلا: اخرس واخرج منه ..." والأرواح النجسة حينما نظرته خرّت له وصرخت قائلة: إنك أنت ابن الله، وأوصاهم كثيرا ألا تُظُهروه" (\*\*\*).

<sup>(\*)</sup> هل رُفع المسيح (عليه السلام) بعد موته أو قبل موته هذه مسألة خلافية في الأديان، وهل رفع بجسد هو هو (الأرثوذكس) أم رفع بجسد آخر كساه الله به (الپروتستنط).. كل ذلك مسائل خلافية. والمدهش أن الإسلام والمسيحية يتفقان على أية حال على أن الله رفعه إليه. (المترجم).

<sup>(\*\*)</sup> كلمة ابن هنا لا تعنى أبدا علاقة بنوّة على الحقيقة بالمفهوم البشرى، ويكاد يكون معناها عند الإخوة المسيحيين "المنبثق من الله". (المترجم).

<sup>(\*\*\*)</sup> في النص الإنجليزي أمرهم بالصمت to be silent.

وعندما اعترف بطرس فى قيصرية فيليبس هذا الاعتراف نفسه، لم ينكر المسيح ولم يؤكد (\*). وخلال الخمسين سنة الأخيرة، جرت العادة على شرح تحفظ بالمسيح فى الإجابة بلغة "السّر المسيانى أو المسيحانى Messianic Secret". ورغم أن قليلين هم الذين يقبلون الآن هذه المقولة فى الشكل الذى قيلت فيه منذ البداية، فإن كثيرين يعتقدون أن المسيح قد تحفظ فى الإجابة لأن مفهومه للمسياه (المسيح الآتى) Messiah كان مختلفا اختلافا جذريا (راديكاليا) عن الفكرة الشائعة، أو بتعبير آخر أنه كان يتوقع الله تتفق فكرته مع ما يتوقع مستمعوه أن يقوله. وعلى أية حال، فهناك شروح مختلفة وشروح تعرض لاحتمالات أكثر عددا.

وكان الأمل الأُخروى لليهود (المتعلق بالحياة الأخرى). يتضمن الاعتقاد أن المسياه (المشيح أو المسيا أو المسيح الآتى) نفسه سيكون معروفا - فقط - عندما يُقدّم (يوحى) ذاته من خلال عملية الخلاص. كتب س. مونكل S. Mowinkel في كتاب (إنه الآتى الله من خلال عملية الخلاص. كتب س. مونكل S. Mowinkel في كتاب (إنه الآتى عندئن (that Cometh, E.T., 1956 P. 303 سيصبح المسيا (المسيح الآتى) بالمعنى الكامل للمصطلح، أما قبل ذلك فقد يكون لنا أن نقول إن هذا الآتى ليس إلا مسيحا معينًا الكامل للمصطلح، أما قبل ذلك على يسوع بعبير آخر مسياه دعينًا (أو التعبيق ذلك على يسوع بعبير آخر مسياه دعينًا أنه أثناء لاهوته كان مسياه معينًا، وأنه لا يُتوَّج كمسياه (كمسيح) المسيح فإن هذا يعنى أنه أثناء لاهوته كان مسياه معينًا، وأنه لا يُتوَّج كمسياه (كمسيح) حقيقي إلا إذا أتمّ رسالته، وعلى نحو مختلف يمكن إن يُقال إن المسيح هو المخلّص فقط عندما يكمل عمله في الخلاص، تلك العملية (الخلاص أو التخليص) التي لم نقطو في مجرد ميلاده وإنما في موته وبعثه (قيامته (الخلاص أو التخليص) التي لم يكمن السبب في رفض يسوع المسيح أن يُعلن عن نفسه، فما كان له أن يدعى وضمًا يكمن السبب في رفض يسوع المسيح أن يُعلن عن نفسه، فما كان له أن يدعى وضمًا مسيانيا كاملا (مسيحانيا كاملا) الشارةُ المبهمةُ "لابن الإنسان Pull Messianic Status (مسيحانيا كاملا (مسيحانيا كاملا (مسيحانيا كاملا (مسيحانيا كاملا التعبير يحتفظ المرء بملاحظة خاصة يبدو ويتساوى مع هذا في صعوبة فهمه الإشارةُ المبهمةُ "لابن الإنسان Pull همن ببن الفقرات العديدة التي ورد فيها هذا التعبير يحتفظ المرء بملاحظة خاصة يبدو

<sup>(\*)</sup> هذا، هو في النص الإنجليزي either denies nor accepts its truth، أما النص العربي ففيه "فانتهرَهم كي لا يقولوا لأحد عنه" وتلك هي الفقرات كاملة من النص العربي:

ثم خرج يسوع وتلامينه إلى قرى قيصرية فيليبس، وفى الطريق سأل تلامينه قائلاً لهم: من يقول الناس إنى انا، فأجابوا: يوحنا الممدان وآخرون إيليا وآخرون واحد من الأنبياء، فقال لهم وأنتم من تقولون إنى أنا فأجاب بطرس وقال: أنت المسيح، فانتهرَهم كى لا يقولوا لأحد عنه والمنى كما يرى القارئ مختلف. (المترجم).

فيها المسيح يتحدث بوضوح عن ابن الإنسان، وكأنه شخص آخر غيره (غير المسيح نفسه) "لأنّ من استحى بي وبكلامي في هذا الجيل الفاسق الخاطئ فإن ابن الإنسان يستحى به متى جاء بمجد أبيه مع الملائكة القديسين" (إنجيل مرقس، الإصحاح ٨، الفقرة ٢٨). وفي إنجيل لوقا قول قائد المائة ليسوع طالبا منه شفاء عبده دون لس "لأنى أنا أيضا إنسان مُرَتّب تحت سلطانٌ لى جند تحت يدى ..." (إنجيل، الإصحاح ٧، الفصرة ٨). هنا يبدو أن المسيح في كهنوته الأرضى مختلف عن ابن الإنسان الذي سيأتي (الآتي to Come)؛ لكن إلى جانب هذا لا بد من إيراد إشارات أخرى استخدم فيها المسيح هذا التعبير (ابن الإنسان) ليعنى به نفسه حتى أثناء كهنوته الأرضى (إنجيل مرقس، الإصحاح ٢، الفقرتان ١٠، ٢٨...إلخ)(\*). والتوفيق بين هذين الاستخدامين المتناقضين - بشكل ظاهر - لهذا المصطلح (ابن الإنسان) يبدو قائما على طبيعة الاعتراف بالمسيح في ذلك الوقت، فبينما كان يُنظر إليه كمسياه معيَّن (ممهّد للمسياه الآتي، أو باعتباره مسياهًا مُدَّعيًا Messiah designate) ؛ فإن عبارة (ابن الإنسان) لم تطلق عليه وإنما أطلقت عليه بعد ذلك عندما بدأ يباشر بالفعل مسيانيته (دوره كمسيح تنبأ به العهد القديم) his Messiahship ، عندئذ أصبح يطلق عليه (ابن الإنسان) خلال ممارسته المهام المتعلقة بهذا الوضع الجليل وكان دخوله مرحلة المسيانية (المسيحانية) هذه خاضعًا للتوقّع أو الحَدّس.

وطبيعة الحدث الحاسم – وبالأحرى العملية الحاسمة – التى بها اعتبر هو – أى المسيح – أنه سيكمل مهمته (رسالته) وهو دخوله فى مسيحانيته Missiahship فيصبح ابن الإنسان، الجليل، تجلت فى إجابته الفورية على بطرس بقوله: "وابتدا يعلمهم أن ابن الإنسان ينبغى أن يتألم كثيرًا ويُرفض من الشيوخ ورؤساء الكهنة ويُقتل. وبعد ثلاثة أيام يقوم" (إنجيل مرقس، الإصحاح ٨، الفقرة ٣١)، ذلك أن يسوع المسيح رأى فى اقتراب مرحلة الآلام التى سيمر بها Passion ضرورة مقدسة (أو فرضها الله) كما يُستفاد من كلمة (ينبغى أن must) فى الفقرات السابقة . هذا الفهم للغرض المقدس (الإلهى) كان بالنسبة له قائما على تفسيره – بشكل خلاق – لمهمة المسياه المقدس (الإلهى) كان بالنسبة له قائما على تفسيره – بشكل خلاق – لمهمة المسياه (المسيح الآتى) فى كلمات العبد الذى يعانى Suffering Servant فى سفر أشعياء (العهد

<sup>(\*)</sup> لكن لكى تعلموا أن لابن الإنسان سلطانًا على الأرض أن يغفر الخطايا .

<sup>&#</sup>x27;السبت إنما جعل لابن الإنسان لا الإنسان لأجل السبت إذًا ابن الإنسان هو رب السبت أيضا".

القديم) (الإصحاح ٤٢، الفقرات ١-٤، والإصحاح ٤٩، الفقرات ١-٦، والإصحاح ٥٠، الفقرات ١-٩، والإصحاح ٥٠، الفقرات ١-٩، والإصحاح، ٢٠، الفقرة ١٢، والإصحاح ٢٠، الفقرة ١٢، والإصحاح ١٠، الفقرتان مرقس (الإصحاح ٨، الفقرة ٣١، والإصحاح ٤٠، الفقرة ٤٤، والإصحاح ٤٠، الفقرة ٤٤، والإصحاح ٤٤، ٤٤

وأبتدأ بعلمهم أن ابن الإنسان ينبغى أن يتألم ويُرفض من الشيوخ ورؤساء الكهنة" وأبتدأ بعلمهم أن ابن الإنسان أن يتألم كثيرا ويرذل" .. هانحن صاعدون إلى أورشليم وابن الإنسان يُسلَّم إلى رؤساء الكهنة والكتبة فيحكمون عليه بالموت ويسلمونه إلى الأمم فيهزءون به ويجلدونه ويتغلون عليه ويقتلونه (\*\*) إنها سلسلة من الأقوال التى تشكل الأساس في النبوءات المختلفة لما مرَّت به \_ أى المسيح \_ من آلام بعد ذلك Passiom . فالمسيح إذًا يفهم مهمته على أنها تنطوى بالضرورة على المعاناة (الآلام) كما تقطوى على الموت.

لقد جاء المسيح لا "ليُخدم (بضم الياء) بل ليَخدم (بفتح الياء) وليبذل نفسه فدّية عن كثيرين" (\*\*\*) (إنجيل مرقس، الإصحاح ١٠، الفقرة ٤٥)؛ كي يؤسس من جديد ـ

<sup>(\*) &</sup>quot;هو ذا عبدى الذى أعضده مختارى الذى سُرَّت به نفسى، وضعت روحى عليه فيخرج الحقّ للأمم، لا يصيحُ ولا يرفع ولا يُسمّع فى الشارع صوته، قصبة مرضوضة لا يقصف، وفتيلة لا يطفى إلى الأمان يخرج الحق، لا يكل ولا ينكسر حتى يضع الحقّ فى الأرض وتنتظر الجزائر شريمته .

<sup>-</sup> اسمعى لى أيتها الجزائر أصغوا أيها الأمم من بعيد، الرّبُّ من البطن دعانى، من أحشاء أمى ذكر اسمى، وجعل فمى كسيف حاد، فى ظلّ يده خبأنى وجعلنى سهمًا مبريًا. فى كنانته أخفانى، وقال لى أنت عبدى إسرائيل الذي به أتمجُّد. أما أنا فقلت عبثًا تعبتُ باطلا وفارغا أفنيت قدرتى، لكن حقى عند الرب وعملى عند إلهى، والآن قال الرّب جابلى من البطن عبدًا له لإرجاع يعقوب إليه فينضم إليه إسرائيل يعقوب وردٌ محفوظى إسرائيل. فقد جعلتك نورًا للأمم لتكون خلاصى إلى أقصى الأرض...".

<sup>-</sup> أعطانى السيد الرب لسان المتعلمين لأعرف أن أغيت المُعيى بكلمة. يوقظ كل صباح. يوقظ لى لأسمع كالمتعلمين، السيد الرب فتح لى أذنا وأنا لم أعاند. إلى الوراء لم أرتد. بذلت ظهرى للضاربين، وجهى للناتفين، وجهى لم أستر عن العار والبصق».

ـ "هو ذا عبدي يعقل يتعالى ويرتقى ويتسامى جدا".

<sup>-</sup> لذلك أقسم له بين الأعزّاء ومع العظماء، يقسم غنيمة من أجل أنه سكب للموت نفسه وأحصى مع أئمة وهو حَمَلَ خطيّة كثيرين وشفع في المذنبين».

<sup>(\*\*)</sup> نقلنا هذه النصوص من إنجيل مرقس وفقا لإشارة المؤلف بين القوسين؛ لكننا لم نجد بعض المعانى الواردة في النص في إنجيل مرقس عند الفقرات التي حددها:

Behold my Servant shal deal wisely, he shall be exalled and Lifted up.

<sup>(\*\*\*)</sup> النص الإنجليزي للفقرة.

He Come "to minister, and to give his life ■ ransom for many".

بهذا \_ تنسيقا (هارمونية) بن الله والإنسان، ذلك التناسق الذي كانت الخطيئة قد حطمته، ذلك أن قوله هذا يشير إلى أنه يفكر في أن البشر قد أصبحوا مُستعبدين للشر (الشيطان) وأنه بموته إنما يُؤمِّن تحررهم منه (أى من الشر أو الشيطان)، ولم تنته خدمة يسوع (أو كهنوته لكن مسيحيي مصر يستخدمون لفظ خدمة مقابلا للفظة الإنجليزية ministry) بإعلانه الملكة الوشيكة imminent Kingdom و "قال لهم هذا هو دمى الذي للعهد الجديد الذي يُسفك من أجل كثيرين" (إنجيل مرقس، الإصحاح ١٤، الفقرة ٢٤)(\*). هذه الكلمات التي قيلت في سياق الحديث عن الكأس لها خلفية طقسية في سفر الخروج، الإصحاح ٢٤، عندما جعل الرب شعبه المختار في عهد معه، ونبوءة أشعياء، الإصحاح ٤٢، الفقرة ٦؛ حيث نجد أن الرب سيعطى الخادم -the Ser vant "من أجل عهد الشعب For II Covenant of the people" فالمعاني الأولية لذلك هي أن موت يسوع للتكفير atoning (عن ذنوب البشر) أو للمصالحة reconciling (بينهم وبين الله) وعلى هذا فهو وسيلة أو واسطة لمباركة البشر، لتأسيس مجتمع بشرى جديد وخالد، مُبَرًّا من الخطيئة مع ربّه (\*\*). وأكثر من هذا، ففي الفقرة التي تلت الفقرة التي أوردناها آنفا عن إنجيل مرقس نجد ارتباطا بينها وبين المملكة "الملكوت" .. "الحق أقول لكم إنى لا أشرب بعد نتاج الكرمة إلى ذلك اليوم حينما أشريه جديدا في ملكوت الله، ثم سبحوا وخرجوا إلى جبل الزيتون" (مرقس، الإصحاح ١٤، الفقرتان ٢٦،٢٥)(\*\*\*). وعلى هذا فالكأس Cup لا ترهص أو لا تُلقى ظلالاً على اقتراب الموت فقط، وإنما هي بشارة فرح بقيام الملكة (الملكوت) ـ حتى تحت التهديد بالصلب كان واثقا أن المملكة (الملكوت) قد بدأت بالضعل inaugurated وهذا لا يعنى سوى أنه كان يعتقد أنَّ موته خطوة ضرورية نحو تأسيس الملكة "الملكوت". وبعد الموت رأى تبرئته His Vindication من خلال إقامته من القبر(\*\*\*\*) ، ورفعه ومجيئه مرَّة أخرى كابن الإنسان المبجَّل

This is my blood of the Covenant, which is shed for many.

<sup>(\*)</sup> الصياغة الإنجليزية أكثر بلاغة:

<sup>&</sup>quot;هذا هو دمي عهدًا، يُسفك من أجل كثيرين"

<sup>(\*\*)</sup> في الإسلام - وفي بعض التوجهات الدينية المسيحية في أوروبا - لا تزر وازرة وزر أخرى، وكل نفس على نفسها بصيرة، ولا أحد يتعذب نيابة عن أحد.. إلخ. (المترجم).

<sup>(\*\*\*)</sup> أشار المؤلف لهذه الفقرات باعتبارها في إنجيل لوقا، الإصحاح ١٢، الفقرة ١٨، وهو خطأ مطبعي أو سهو منه. (المترجم).

<sup>(\*\*\*\*)</sup> بمض الأفكار التى وردت فى التفاصير القرآنية وفى المرويات، تفيد أن تبرئته تمت من خلال إلقاء شبهه على آخر تم صلبه وإعدامه بدلا منه. (المترجم).

(مرقس، الإصحاح ٨، الفقرة ٢٦، والإصحاح ١٤، الفقرة ٦٢)(\*). بقى الآن جانب واحد أخير \_ دون ثقة مفرطة \_ يمكن أن نتناوله فيما يتعلق بفهم المسيح نفسه لمهمته (رسالته)، وهو مفهومه لعلاقته مع الله. وبينما نجد أن ما قاله أ.ج. رولنسون Rawlison أفي كتابه 1977 (١٩٦٢ ، The new Testament Doctring of Christ) صحيحٌ من حيث أنه "لم ينخرط علنًا في أمور الهوتية فيما يتعلق بشخصه" فلا شك أنه من الواضح أنه كان يعتبر نفسه في علاقة توحّد مع الله Stand in " unique relationship to God , وهنا نحد اللَّقُولَةُ الأساسية هي نظرتُه لله كأب God as Father، فيسوع قد أكد حقا أبوة (\*\*) الله له The fatherhood of God؛ لكن من المهم أنه لاحظ أنه لا يُعتبر ممثِّلا لدعوة الناس لهذه الفكرة (أبوّة الله)، وإنما \_ فقط \_ كان يتحدث عنها بين الحين والآخر بين حوارييه وأصدقائه المرتبطين به ارتباطا وثيقا. وسبب هذا التحفظ هو أن الأب Father كان هو الحقيقة العليا في حياة يسوع "فتجربته مع الأب كانت أمرًا عميقًا حِدًا؛ وفعَّالاً حدًا، حتى إنها لا تتحمَّل أن تكون مجالاً للحديث إلا مع الذين أثبتوا أنهم جديرون بعدماعها (\*\*\*) (T.w.Manson, The Teaching of Jesus, 1931, p113)، وعلى هذا فإن صلاته في بستان جشماني Gethsemane \_ حيث لم تكن هناك أسس كافية للشك في أنها كانت صلاة (دعوات) يسمعها حواريوه، تعلن ثقته الكاملة وطاعته المطلقة للأب Father " وقال يا أبا، الأب كل شيء مستطاع لك فأجز عنِّي هذه الكأس ولكن ليكن لا ما أريد أنا بل ما تريد أنت (إنجيل مرقس، الإصحاح ١٤، فقرة ٣٦)، فثقته الكاملة في الأب

<sup>(\*)</sup> الفقرة ٢٦ في الإصحاح ١٤ هي ".. فقال يسوع أنا هو. وسوف تبصرون أبن الإنسان جالسًا عن يمين القوَّة وآتيًا في سحاب السماء».

أما الفقرة ٢٦ من الإصحاح ٨، فلا علاقة لها بالموضوع الذى يتناوله المؤلف، ولعله خطأ مطبعى أو سهو، وهذه هى الفقرة على أية حال: "ثم وضع يديه أيضا على عينيه وجعله يتطلع فعاد صحيحا.. فأرسله إلى بيته قائلا: لا تدخل القرية ولا تقل لأحد في القرية".

<sup>(\*\*)</sup> وقال يا أبا، الآب كل شيء مستطاع لك، فأجز عنى هذه الكأس ولكن ليكن لا ما أريد أنا بل ما تريد أنت إنجيل مرقس / الإصحاح ١٤/الفقرة ٣٦.

Abba, Father he said "evey thing is possiple for you. Take this cup from me, yet not مرة أخرى نؤكد أن المسيحيين لا يعتبرون الله أبا للمسيح بالمفهوم المادى "what I will, but what you will مرة أخرى نؤكد أن المسيحيين لا يعتبرون الله أبا للمسيح بالمفهوم الله عليه للكلمة أو على نحو ما نفهم أن فاطمة بنت محمد (صلى الله عليه وسلم) أو الم شخص ابنا لفلان من الناس. (المترجم).

<sup>(\*\*\*)</sup> هذا تأكيد على أن المسيح (عليه السلام) لم يدّع الألوهية علنا، وأن ما روى عن ذلك أحاديث آحاد لا يؤخذ بها إن جاز لنا استخدام مصطلحات علم الحديث عند المسلمين. (المترجم).

هي التي بشر بها لا بطريقة عادية بالحديث بلغة اليهودي المتحدث بالأرامية Aramatic Speaking Jew \_ بقوله "abbe أبى" وإنما لفظ باللفظ آبا abba، وهي كلمة أكثر شيوعا للدلالة على أحد الأسلاف الأرضيين earthly progenitor. وعن طريق إدانة علاقة أساسية من هذا النوع يستطيع المرء أن يفهم الأثر الذي تركه يسوع على بعض معاصريه. "ثم دخلوا كفر ناحوم وللوقت دخل المجمع في السبت وصار يُعلّم"، فَبُهتوا من تعليمه لأنه كان يعلمهم كمن له سلطان وليس كالكتبة" (إنجيل مرقس، الإصحاح ١، الفقرة ٢٢)، فبينما تحدث الأنبياء باعتبارهم رسلاً أرسلهم الله وكان الكتبة قانعين بالنقل من التراث، فإن يسوع تحدث مباشرة: "الحق أقول لكم"، وأكثر من هذا فقد أكد الحق في تجاوز العهد القديم في تعاليمه (إنجيل متى، الإصحاح ٥، الفقرة ٢١، وما بعدها، ٢٧ وما بعدها ٣٣-٣٧) ورفض التراث المقبول المنقول شفاهة (إنجيل مرقس. الإصحاح ٧، الفقرات ٦-٩) بل وحتى لقد تدخل في المسلكيات المسلّم بها والمتعلقة بالهيكل Temple (مرقس، الإصحاح ١١، الضقرة ١٥ وما بعدها)، ولا يكاد يكون هذا مفهوما إلا على أساس التأكيد على بنوّته Sonship التي ربطها كُتَّاب الأناجيل الثلاثة الأولى بمعموديته with his Baptism . "أنت ابني الحبيب الذي به سُررت" (إنجيل مرقس، الإصحاح ١، الفقرة ١١، الإصحاح ٩، الفقرة ٧) وفي ضوء هذه الاعتبارات قد يمكننا أن نقبل مسألة (بنوته) Sonship كما هي معزوَّة إليه (يسوع) في إنجيل متى الإصحاح ١١، الفقرة ٢٧، وإنجيل لوقا، الإصحاح ١٠، الفقرة ٢٢، مرتبطة بما رأيناه آنفا عن فكرة المسيح عن نفسه.

- "... فى تلك الساعة تهلّل يسوع بالروح وقال أحمدك أيها الأب رب السماء والأرض لأنك أخفيت هذه عن الحكماء والفُهماء - نعم أيها الأب لأنه هكذا صارت المسرّة أمامك. والتفت إلى تلاميذه وقال كل شيء قد دُفعَ إليّ من أبي، وليس هناك من أحد يعرف من هو الابن إلا الأب ولا من هو الأب إلا الابن ومن أراد الابن أن يعلن له .." (لوقا، الإصحاح ١٠، الفقرة ٢١ وما بعدها).

وعلى هذا فيسوع اعتقد أنه فى علاقة توحّد بنوى مع الله-Unique Filiql relaion. ولنوجز ما أوردناه آنفا نقول إن يسوع اعتبر نفسه موجودا إلهيا كابن لله حقا، أُرسل ليعلن إنجاز أمل إسرائيل، وكمشيح (أو مسيا أو مسياه المرتقب (أو الذى كان اليه ود ينتظرونه) والذى يعلن بموته أنه ابن الله

الجليل - أعلن المسيح قيام المملكة (الملكوت) المرتقبة، وقد فسر المسيح موته بأنه وسيلة لإزالة حاجز الخطيّة بين الله والبشر، ومن ثم فقد اعتقد أن موته سيحمل معنى الانتصار على قوى الشر، وهذا سيؤسس الظروف الأخلاقية الملائمة لإتمام حكم الله The Rule of God. أمّا هو نفسه (المسيح) فسيعود في الوقت المناسب لإكمال المهمة بشكل نهائي (\*) "فكونوا إذًا أنتم مستعدين لأنه في ساعة لا تظنون يأتي ابن الإنسان" (إنجيل لوقا، الإصحاح ١٢، الفقرة ٤٠).

# الدُّعوة الأصلية

ما أوردنا آنفا من نبذة مختصرة عن مفهوم المسيح نفسه لشخصه ومهمته، ميساعدنا في التقويم عندما نتناول عقائد أتباعه الأوائل لنخلص إلى أنه ليس هناك تناقض جوهري بينهما. فالخطوط العريضة لما كان يعتقده المسيح هي نفسها الواردة في تعاليم الرسل (الدعاة الأوائل للمسيحية) التي نجدها في سفر أعمال الرسل. فهذه التعاليم تتكون في الأساس من إعلان موت المسيح وقيامته في نطاق العقائد الأخروية، مما يعطيهما - الموت والقيامة - أهميتهما. وعلى هذا فقد جرى التأكيد على أن عصر تحقيق نبوءات العهد القديم قد أشرق فجره (سفر أعمال الرسل، الإصحاح ٢، الفقرة ٢١؛ الإصحاح ٣، الفقرتان ٢٤،١٨) (\*\*) وأن هذا الذي حدث خلال كهنوت المسيح (يستخدم المسيحيون المصريون كلمة خدمته بدلا من كهنوته المسيح (يستخدم المسيحيون المصريون كلمة خدمته بدلا من وبعلمه السابق" (أعمال الرسل، الإصحاح ٢، الفقرة ١٠)؛ الإصحاح ٣، الفقرة ٢٠)؛ الإصحاح ٣، الفقرة ٢٠)؛ لكن الموت لم يستطع إعاقته فالله قد رفعه (أعمال الرسل، الإصحاح ٢، الفقرة ٢٠) (\*\*\*)، وعلى هذا جعله ٢٠-٢١؛ الإصحاح ٣، الفقرة ١٠) (\*\*\*)، وعلى هذا جعله جمله الإسحاح ٣، الفقرة ٢٠) (\*\*\*)، وعلى هذا جعله جمله الإصحاح ٣، الفقرة ٢٠) (\*\*\*)، وعلى هذا جعله ١٤-٢٠؛ الإصحاح ٣، الفقرة ٢٠) (\*\*\*)، وعلى هذا جعله ١٤-٢٠؛ الإصحاح ٣، الفقرة ٢٠) (\*\*\*)، وعلى هذا جعله ١٤-٢٠؛ الإصحاح ٣، الفقرة ٢٠) (\*\*\*)، وعلى هذا جعله

<sup>(\*)</sup> عودة المسيح واردة أيضا في التراث الإسلامي.

<sup>(\*\*)</sup> أبل هذا ما قيل بيوئيل النبي".

واما الله فما سبق وأنبا به بأفواه جميع وأنبؤوا أن يتألم المسيح قد تممه هكذا"، "وجميع الأنبياء أيضا من صموئيل فما بعده، جميع الذين تكلموا سبقوا وأنبؤوا بهذه الأيام».

<sup>(\*\*\*)</sup> أيها الرجال الإسرائيليون اسمعوا هذه الأقوال. يسوع الناصرى رجل قد تبرهن لكم من قبل الله بقوّات وعجائب وآيات صنعها الله بيده... هذا أخذتموه مسلّما بمشورة الله وعلمه السابق.. الذي أقامه الله ناقضًا أوجاع الموت إذ لم يكن ممكنًا أن يُمسك به.. أنه سيكون حتى رجاء......

\_ ورئيس الحياة فتلتموه الذي أقامه الله من الأموات ونحن شهود لذلك".

ـ "فليكن معلومًا عند جميعكم وجميع شعب إسرائيل أنه باسم يسوع المسيح الناصرى الذى صلبتموه أنتم، الذى أقامه الله من الأموات، بذلك وقف أمامكم صحيحا".

"ريًا (\*) ومسيحا both Lord & christ (\*\*) إنه المشيح (أو البسيا أو المسياه) الموعود. وعلامة سلطانه الحالى وعظمته هو الرّوح القدس Holy Spirit التى تتغلغل الآن فى المجتمع المسيحى (أعمال الرسل، الإصحاح ٢، الفقرات ١٧- ٣٣،٢١)(\*\*\*)، أما الإكمال النهائي أو التتمة الخاتمة فستكون قريبا عندما سيعود المسيح. وأولئك الذين سيتوبون عند سماعهم الرسالة \_ سينالون الغفران من الخطايا "فتقبلوا عطية الروح القدس لأن الموعد هو لكم ولأولادكم ولكل الذين على بُعد .. " (أعمال الرسل، الإصحاح ٢، الفقرة ١٢) .

وسرعان ما سيظهر بوضوح التماثل الشديد بين هذا، وبين مهمة المسيح، وسيلاحظ أيضا أن الملامح الثلاثة الجديدة قد بدأت، أعنى القول أن نتيجة القيامة والرفع (قيامة المسيح ورفعه) أن يسوع لم يعد مجرد مسيح وإنما أصبح ربا Lord أيضا، والإشارات إلى الروح القدس، والعودة الوشيكة immenent للمسيح.

وأول هذه العناصر (القيامة) تشير إلى انتقال (أو تقدم) من ارتباط بيسوع باعتباره معلما، إلى اعتماد عليه ـ اعتمادا دينيا ـ باعتباره ربا Lord. وعلى أيه حال، ليس هناك فصل ضرورى بين المرحلتين ، أو بتعبير آخر ليس هناك عدم استمرار Lord، وحتى خلال بالضرورة بين الصلة به كمعلم Teacher والصلة به ـ بعد ذلك ـ كرب Lord، وحتى خلال كهنوت المسيح الصلة به كمعلم the ministry of Jesus وعنى خلال كهنوت المسيح المنازع المنازع

 <sup>(\*)</sup> الرب في اللغة العربية \_ وهي لغة سامية أيضا \_ تعنى السيد أو الحاكم. نقول "رب البيت" و "اذكرني عند ربك"
 أي سيدك، و "الحمد لله رب العالمين" أي سيد العالمين، فالرب غير مرادفة الإله. (المترجم).

<sup>(\*\*)</sup> النص كاملاً من أعمال الرسل بالعربية: "فليعلم يقينا جميع بيت إسرائيل أن الله جعل يسوع هذا الذي صلبتموه ربا ومسيحا" (أعمال الرسل، الإصحاح ٢، الفقرة ٣٦).

<sup>(\*\*\*)</sup> يقول الله ويكون فى الأيام الأخيرة أنى أسكب من روحى على كل البشر فينتبأ بنوكم وبناتكم ويرى شبابكم رؤى ويحلم شيوخكم أحلاما وعلى عبيدى.. قبل أن يجىء يوم الرب العظيم الشهير، ويكون كل من يدعو باسم الرب تخليص". وإذ ارتفع بيمين الله (أى يسوع هو الذى ارتفع) وأخذ موعد الروح القدس من الأب سكب هذا الذى أنتم الآن تبصرونه وتسمعونه".

الله اليمنى ـ وعلى هذا "فهو رب(\*) الكل الله is lord of all الرسل، الإصحاح المنقرة ٣٦). والعنصر الثانى هو الإشارة للروح القدس the Spirit التى جرت البرهنة عليها من واقع التجرية بعد بعثة المسيح (مهمة المسيح) التى بها أقنع المجتمع المها - أى الروح - كانت هى التى تسلمت السلطان المقدس (أو القوة المقدسة أو الإلهية افها - أى الروح - كانت هى التى تسلمت السلطان المقدس) بشكل طبيعى تماما فى مصطلحات أخروية (ذات صلة بالعالم الآخر eschatolgical terms) وحتى باعتبارها - مصطلحات أخري لتحقيق أمل إسرائيل من حيث إنجاز أو تحقيق نبوءة يوئيل أى الروح - علامة أخرى لتحقيق أمل إسرائيل من حيث إنجاز أو تحقيق نبوءة يوئيل المصحاح الثانى، الفقرة ٢٢) التى مؤداها أن يرسل في آخر الأيام روحه لتغمر العالم "ويكون بعد ذلك أنى أسكب روحي على كل البشر فيتنبأ بنوكم وبناتكم ويحلم شيوخكم أحلاما ويرى شبابكم رؤى، وعلى العبيد أيضا وعلى الإماء أسكب روحي في تلك الأيام".

وأما العنصر الثالث، وأعنى به عودة المسيح السريعة، فهى الأكثر استعصاءً على النهم. وهى تركز الاهتمام على قضية أثارتها روايات الإنجيل التى تمثل يسوع باعتباره منتبئا بعودته الوشيكة (إنجيل متى، الإصحاح ١٦، الفقرة ٢٨؛ إنجيل مرقس، الإصحاح ١٦، الفقرة ٢٦)(\*\*) وإحجامه عن الإشارة الدقيقة لميعاد عودته فى الوقت نفسه (إنجيل مرقس، الإصحاح ٨، الفقرة ٣٨؛ إنجيل لوقا، الإصحاح ١٢، الفقرة ٤٠، والحل المكن لهذه القضية (المشكلة) قد يكون فى أن والإصحاح ١٧، الفقرة ٤٠)(\*\*\*). والحل المكن لهذه القضية (المشكلة) قد يكون فى أن المسيح قد أنبأ بالفعل فيما سبق بعودته لكنه لم يحدد ميعاد هذه العودة، وأن هذه الفقرات التى تصرح بالعكس ترجع إلى قراءة ماضية أو سابقة لعقيدة نشأت فى عهد الرسل (الدعاة الأوائل للمسيحية) apostolic age. وإذا كان هذا صحيحا فلا بد أن نبحث عن تفسير يفسر لنا كيفية ظهور هذه العقيدة إلى الوجود إذا كان المسيح نفسه لم يورد شيئا عنها. هناك أربعة عوامل قد تكون هى الفاعلة فى تحويل نبوءة (العودة)

<sup>(\*)</sup> يفهم العربي هذه العبارة بمعنى سيد الكل . (المترجم).

<sup>(\*\*)</sup> الحق أقول لكم إن من القيام هاهنا قوما لا يذوقون الموت حتى يروا ابن الإنسان آتيا في ملكوته".

<sup>- &</sup>quot;وحينئذ يبصرون ابن الإنسان آتيًا في سحاب بقوّة كثيرة ومجد".

<sup>(\*\*\*)</sup> ثم خرج يسوع وتلاميذه.. وفى الطريق سأل تلاميذه قائلا لهم: من يقول الناس إنى أنا، فأجابوا يوحنا المعمدان وآخرون إيلياء، وآخرون واحد من الأنبياء».

\_ 'فكونوا أنتم مستعدين لأنه في ساعة لا تظنون يأتي ابن الإنسان".

<sup>- &</sup>quot;لأنه كما أنَّ البرق الذي يبرُق من ناحية تحت السماء كذلك يكون أيضا ابن الإنسان في يومه".

## إلى نبوءة (العودة الوشيكة)، وهذه العوامل هي:

- (۱) التأكيد الذي هو من سمات أدب الرؤى أى الكتابات المتعلقة بالرؤى الغيبية -apoca الفيد الذي هو من سمات أدب الرؤى أى الكتابات المتعلقة بالرؤى الغيبية -lyptic lyptic يفيد أن ما جرى التبؤ به إن هو إلا وشيك الحدوث "سيحين الوقت ولن يتأخر (Apoclypse of Baruch xx,6) " The time will Come and will tarry يتأخر علاصى قد أشرق فجره صدقا وحقا، ولم يعد بعيدا كما كان قبل ذلك خلاصى قد أشرق فجره صدقا وحقا، ولم يعد بعيدا كما كان قبل ذلك (Ibid xx 1111, Revelation I,1) "إعلان يسوع المسيح الذي أعطاه إياه الله، ليُري عبيده ما لابد أن يكون عن قريب وبيّنه مرسلا ليد ملاكه لعبده يوحنا... " (رؤيا يوحنا اللاهوتي Revetition، الإصحاح ١، الفقرة ١) .
  - (٢) تأثير نبوّات العهد القديم بتلهفها على حدوث ما هو متوقع.
- (٣) تطور البشارة (الإنجيل) the Gospal السريع؛ مما تطلب إعداد الجنس البشرى إعدادا سريعا للمجيء الثاني the Second Coming.
- (٤) انتشار الاضطهاد، مما أدّى بالضرورة إلى الإيمان بالتبرئة (التبرير) المقدس (الإلهى) diving vindication ، والإيمان برؤى المسيح (وَحْيه) بعظمة ليحاكم المضطهدين ويعاقبهم.

## إسهام القديس يولس

كان الذين أعلنوا التعليم الرسولى (الدعاة الأوائل للمسيحية) في المرحلة الأولى يهودًا. لكن سواء بحكم الظروف أو اعتمادا على إحدى وجهات النظر، لم يعودوا فادرين على قصر دعوتهم (تبشيرهم) على مواطنيهم (اليهود). بل إن مزيدا من غير اليهود Gentile (الأمم) الذين سمعوا لرسالتهم استجابوا لها، قد زاد من خطورة أن يتأثر الإنجيل (البشارة) بالوثنية أو بتعبير آخر أن يتوثن الإنجيل paganized، أكثر من أن يتحول العقل الهيلينستى إلى المسيحية. ولمنع هذا كان من الضرورى حفظ الموروث العبراني Hebraic inheritence ، وما كان هذا ليتم دون الاحتفاظ بالعهد القديم وما كانت الأمم (غير اليهود) لتقبل هذا إلا إذا كانت هناك إجابة لسؤالين: (١) ماذا كان غرض الشريعة التي تضمنها العهد القديم وما معناها؟ (٢) ما العلاقة بين إسرائيل غرض الشريعة التي تضمنها العهد القديم وما معناها؟ (٢) ما العلاقة بين إسرائيل والمجتمع المسيحي أو الجماعة المسيحية؟ وكان هذان السؤالان بالتحديد هما ـ أكثر من غيرهما ـ ما شعر القديس پولس نفسه بضرورة التصدى لإجابتهما نتيجة تحوّله

المسيحية، لكن إجاباته لم تمكن المسيحيين غير اليهود لقبول العهد القديم كأساس التهودية المسيحية فحسب، وإنما مكنت الكنيسة من تحرير نفسها من شباك اليهودية الضيقة .

🌬 فالقديس يولس الطرسوسي of Tarsus "عبراني من العبرانيين" حسب شهادته" ومن حُعِه الناموس فرسي" أي أنَّه من الفريسيين المُتَمسكين يظواهر الشريعة الموسوية " وهو من جهة البر الذي في الناموس بلا لوم (\*) (رسالة يولس إلى أهل فلبي، الاصحاح **٣- الف**قرتان ٦٠٥)، يولس هذا كان في البداية يضطَّهد المسيحيين. وكان يرى أن عقيدتهم (أي العبرانيين) في أن المسيا (أو المسياه أو المشيح) قد أتى لمثل هؤلاء الجماهير \_ أي الناس الذين كانوا جزئيا على أطراف أولئك الذين يراعون الشريمة وجزئيا مختلفين عنهم بالمرة، مثل هذه العقيدة التي كان يراها العبرانيون تُعد كفرا. فإذا كان الله قد أعطى شُرَّعُه بوحى بالحقيقة، فلا بد أن يكون المسيحيون على خطأ -فقد كان القديس يولس يرى أن هذا الزعم منطو على إهانة لله وتدمير للشريعة التي منحها \_ أي الله \_ هو نفسه. لكن بعد أن تحول القديس يولس إلى السبيحية فقد كان مضطرًا لتقويم الشريعة في ضوء جديد، لقد فعل هذا، لا لإنكار أن الشريعة كانت مقدسة (رسالة يولس إلى أهل رومية، الإصحاح ٧، الفقرة ١٢)(\*\*)، وإنما ليؤكد أنها لم تكن هي الغاية في حد ذاتها أو بتعبير آخر لم تكن هي خاتمة المطاف it was not an end in itself بل الأقرب للصحة أنها شريعة انتقالية (أو تدبير ديره الله في مرحلة من المراحل interim dispomsation) تُظُهر الخطيَّة بأشكالها أو ألوانها الحقيقية، وتقنع الناس بعدم جدواها of their helplessness (الرسالة إلى أهل رومية، الإصحاح ٧، الفقرة ١٣)، وهذا الوضع يَخُدم كنظام إعدادي (ممهّد) ليهيِّئ الناس لاستقبال المخلّص الآتي، الذي تكون مهمته ـ بناء على هذا ـ أن يؤدي بنا إلى المسيح "إذًا قد كان الناموس مؤدِّيًا بنا إلى المسيح كي نتبرَّر بالإيمان" ( \* \* \* ) (الرسالة إلى غلاطية، الإصحاح ٣،

<sup>(\*)</sup> لأن الأسلوب الإنجليزي أوضح وأفصح نورده كالتالي:

<sup>&</sup>quot;as touching the righteousness which is in law, found blameless"

<sup>(\*\*) &</sup>quot;إذًا الناموس مقدس والوصية مقدسة وعادلة وصالحة".

<sup>&</sup>quot;Did: نهل صار لى الصالح موتًا. حاشا. بل الخطية. لكى تظهر لى خطية منشئة لى بالصالح موتًا لكى تصير الخطية خاطئة جدا بالوصية". ولأن النص الإنجليزى أوضح من هذا الأسلوب الركيك نورده كالتالى: that which is good, then became death to me? By he means! But in order that sin might recognized ■ sin, it produced death in me through waht was good, so that thrugh the commandment sin might become utterly sinful".

74

الفقرة ٢٤). أما وقد أدت غرضها، فإنها لم تعد بعد ذات سلطان أو ذات مفعول، وإنما يُنظر إليها باعتبارها تشغل حيزا مؤقتا في تاريخ دين إسرائيل. إنه عند هذه النقطة التي وصلنا إليها يكون القديس بولس قد وصل إلى إجابة السؤال الثاني الذي واجهه عن العلاقة بين شعب الله المختار \_ إسرائيل \_ والمجتمع المسيحي. وفي الواقع، فإن إجابته هي أن الكنيسة هي إسرائيل الحقيقي وأن اليهود الذين فشلوا في فهم أن الله قد اختارهم ليس فقط لمجرد تمييزهم أو إضفاء مزايا عليهم، وإنما لأداء خدمات أو مهام وفقا لإرادة الله ومشيئته، بالبقية الصالحة righteous remnant أي إسرائيل الجديد والمقصود به الكنيسة المسيحية (رسالة پولس إلى أهل رومية، الإصحاحان التاسع والحادي عشر). وعلى هذا، فالمجتمع المسيحي يتكون ممن هو من أصل يهودي ومن أصل يهودي أيضا (من اليهود والأمم) على نحو سواء (رسالة پولس إلى أهل غلاطية، الإصحاح ٣، الفقرة ٢٨)(\*) مما قد يُناسب أمل اليهود فإلى الكنيسة ينتمي الكتاب المقدس اليهودي بالحق (الرسالة الثانية إلى أهل كورنثوس، الإصحاح ٣، الفقرات ١٦-١٧) مادام أعضاؤها وهم بذور إبراهيم (أي أبناؤه) Abraham's seeds (الرسالة إلى أهل غلاطية، الإصحاح ٣، الفقرة ٢٥)(\*\*).

وعلى هذا فالغرض الإلهى الذى يَسترى خلال تاريخ إسرائيل كله منذ دعوة إبراهيم فصاعدا قد دخل فى مراحل الإنجاز الأخيرة، وعلى هذا فالمسيحيون هم الذين تقع عليهم مسئولية نهايات العصور. "فهذه الأمور جميعا أصابتهم مثالا، وكتبت لإنذارنا نحن الذين انتهت إلينا أواخر الدهور" (الرسالة الأولى إلى أهل كورنثوس، الإصحاح ا، الفقرة ١١). لقد تسلموها من "الذى أنقذنا من سلطان الظلمة ونقلنا إلى ملكوت ابن محبته" (الرسالة الأولى إلى أهل كولوسى، الإصحاح الأول، الفقرة ١٢). هذا \_ وفقا لما يقول القديس بولس \_ نتيجة بعثة (مهمة) يسوع المسيح الذى أعطى البشارة (الإنجيل) ليبشر بها.

وعلى أية حال، فإذا لم يكن إسهام القديس پولس في العقيدة المسيحية قد أُسيء فهمه، فلابد أن نعترف أن إعلانه الإنجيل(\*\*\*) Gospal – الذي يتفق في كل ما هو

<sup>(\*) &#</sup>x27;ليس يهودى ولا يونانى، ليس عبد ولا حر، ليس ذكر أو أنثى لأنهم جميعا واحد فى المسيح يسوع، فإن كنتم للمسيح فانتم إذاً نسل إبراهيم وحسب الموعد وَرَثُة".

<sup>(\*\*) &#</sup>x27;فإن كنتم للمسيح فأنتم إذًا نسل إبراهيم وحسب الموعد ورثة'.

<sup>(\*\*\*)</sup> مفهوم طبعا أنه ليس هناك إنجيل اسمه بولس. (المترجم).

أساسى مع ما عند كل معاصريه ـ كان سابقا على رسائله التى حفظت لنا معتقداته. هذه الرسائل هى محاولة للإجابة عن أسئلة ـ بطريقة عملية وعقلية ـ أسئلة على شاكلة السؤالين اللذين أشرنا إليهما آنفا ـ عندما أثير هذا الإعلان. ولم يكن القديس يولس لاهوتيا نظاميا، ولا كان مفكرا جاف الفكر يضع طبقة فوق طبقة من الأفكار أو التخمينات فوق فروض الإنجيل البسيطة، وإنما كان داعية (مبشرا) مهتما بأمور الكائس، وهو بهذا ـ فيما يقول ـ إنما يُخضع تجربته الحالية لإرادة الله مُمَثّلة في السيح.

وكان الأمر المهيمن في هذه التجرية هو معنى أن الله هو الذي كان بتخذ المبادأة، وعلى هذا فإن الحب الإلهي لم يتوقّف؛ مما كان مدعاة عجب القديس يولس "ولكن الله ييِّن محبَّته لنا \_ لأنه ونحن بعد خطاة \_ مات المسيح" (رسالة يولس إلى أهل رومية، الإصحاح ٥، الفقرة ٨). إنها نعمة الله ـ فعمله الرحيم المنطوى على النعمة في شخص المسيح لم ينطلق من الجزاء المفترض (بفتح الراء) للإنسان الآثم، وإنما من الحب الإلهى المخلِّص (بتشديد اللام وكسرها) نفسه، وهذا هو أساس الرسالة المسيحية. فما فعله الله للإنسان قد عبر عنه القديس يولس بطرق مختلفة، لكن كان ذلك على نحو خاص من خلال ثلاثة مفاهيم (مصطلحات) تُعد بمثابة مفاتيح للاهوته \_ أي لاهوت بطرس، وهي: التخليص أو الخلاص أو الفداء، والتبرير أو التبريَّة، والتوفيق أو التصالح reconciliation . أما التخليص أو الفداء فيعنى العتق أو الإعتاق ـ تحرير أولئك المستعبدين، وهذا المصطلح قد استُخدم في العهد القديم ليدل على الفعل المقدس (الإلهى) الذى به حرر الله إسرائيل من خضوعهم لسادتهم المصريين (العهد القديم، صفر التثنية، الإصحاح ٧، الفقرة ٨)(\*)، وقد استخدم القديس يولس هذا المصطلح ليعبر عن معتقده في أنه من خلال المسيح أو عن طريقه تحرر شعب الله من عبوديتهم للخطية ولقوى الشر والشريعة to the law ، أما التبرير أو التبرئة فتعنى الإعفاء iacquittal أو العفو ـ أي صدور حكم إلهي بعدم الإدانة أو بأن المقصود غير مذنب، أو بتعبير آخر صدور حكم البراءة a verdict of not guilty ، هذا \_ رغم حقيقة أن الإنسان من خلال كونه آثما through his sinfulness هو حقا مدان- ليس صحيحا ولا شرعيا، مادام

<sup>(\*) &</sup>quot;بل من محبة الرب إياكم وحفظه القسم الذي أقسم لآبائكم أخرجكم الرب بيد شديدة وفداكم من بيت العبودية من يد فرعون ملك مصر".

التبرير (أو التبرئة) لا يصبح فعالا إلى الحد الذي يتفاعل فيه الإنسان مع الفعل الإلهي - فبالإيمان - كما يقصد القديس يواس - وليس بالعقل وحده، إنه لا يكون إلاّ بإنكار الذات تماما، والتسليم المطلق أو بتعبير آخر بالقبول- بتواضع لمشيئة الله (لما أتمُّه الله)، أما المصالحة مع الله reconcilation أو آلام المسيح وموته تكفيرا عن خطايا البشر Atonement فتعنى جمع طرفين كانا قد انفصلا، إن ذلك يتضمن \_ على هذا \_ ليس محو الذنب الماضي فحسب، وإنما أيضا محو كل نفور estrangement وسوء فهم. والقديس يولس وهو دائما على وعي كامل بأن المبادأة بيد الله، أو بتعبير آخر بأن مشيئة الله هي السابقة، \_ يؤكد بحسم أن هذه المصالحة قد كانت بمشيئة الله، إنه ليس الله هو الذي يُصالح (بضم الياء) ولكن الله هو المصالح (بكسر اللام)reconciler \_ إنه يصالح الإنسان مع نفسه reconciling man tohimself وعلى هذا فقد أصبح للمؤمن موقف جديد أمامه، ذلك الموقف الذي وصفه القديس بولس بالكلمة "التبني" adoption، فالإنسان المخلِّص (بتشديد اللام وفتحها) المبرِّر (المبرَّأ) المُصالِّح (بضم الميم وفتح اللام) reconciled قد ارتفع من وضع العبد ذي الخطيئة وأصبح "وريثا من خلال الله" (الرسالة إلى أهل غلاطية، الإصحاح ٤، الفقرة ٧)(\*) للخلاص الموعود. إنه لفارق كبير بين الحاضر المسيحي والوضع السابق، فقد نظر يولس للخلاص كفعل جديد من أفعال الله " ... الأشياء العتيقة قد مضت، هو ذا الكل قد صار جديدا" (الرسالة الثانية إلى أهل كورنثوس، الإصحاح ٥، الفقرة ١٧). هذا الانتقال من الحال القديم إلى التوافق الجديد، إنما هو نتيجة من نتائج مرور المسيح من الموت إلى الحياة من خلال صلَّيه وقيامته، فالقديس يولس يرى حقا الصلب كجزء ضروري من الخطة الإلهية، فالحال القديم (قبل المسيح) كان هو حال الخطيئة نتيجة الموت الروحي ونتيجة التعبير الخارجي عنه كموت مادي حقيقي أو فيزيقي (رسالة يولس إلى أهل رومية، الإصحاح ٦، الفقرة ٢٣)(\*\*). فموت المسيح راجع للخطيّة - لكن ليس خطيته هو، فقد جعل الله ابنه الذي بلا خطية خاطئًا من أجلنا (الرسالة الثانية إلى كورنثوس، السفر الخامس، الفقرة ٢١) (\*\*\*)، وهذا يتضمن التعبير الخارجي (الظاهري) للخطيئة الذي يعني ـ فيزيقيا ـ الموت، بل كان هدف الله من موته أن يقود هذا الموت إلى الحياة "لأن الموت

<sup>(\*) &</sup>quot;إذا لست بعد عبدا بل ابنا وإن كنت ابنًا فوارث لله بالمسيح".

<sup>( \*\*) &</sup>quot;لأن أجرة الخطية هي الموت، وأما هبة الله فهي حياة أبدية بالمسيح".

<sup>( \*\*\*)</sup> لأنه جعل الذي لم يعرف خطيّة لأجلنا لنصير نحن برّ الله فيه .

الذى ماته قد ماته للخطية مرة واحدة والحياة التى يحياها فيحياها لله " (رسالة بولس إلى أهل رومية، الإصحاح ٦، الفقرة ١٠) وعلى هذا فهو (المسيح) بتحرره من خطية العالم بصلبه، يكون قد انتقل إلى حالة جديدة من الحياة "الحياة بالقيامة -Res urrection life" وأن الحياة التى خرجت من الموت (المقصود المعنى الرمزى حياة المسيح بعد صلبه) أصبحت الآن ممكنه لكل البشر. وعلى هذا فالفرد الذى انطوى فى المسيح هو خلق جديد كما ورد فى رسالة پولس الثانية إلى كورنثوس، الإصحاح ٥، الآية ١٧ إذًا إن كان أخذ فى المسيح فهو خليفة له" إنه خلق جديد يتجدد باطراد "يا أولادى الذين أتمخض بكم أيضا إلى أن يتصور المسيح فيكم" (رسالة پولس إلى أهل غلاطية الإصحاح ٤، الفقرة ١٩) لكن هذه ليست عقيدة الخلاص المتوحد Solitary Salvation المناوعد مع كل المسيحين، وتوحدهم جميعا مع ربهم their Lord بمعنى أن تكون عضوا فى الكنيسة التى هى جسد المسيح، أما المسيح نفسه فهو الرأس (رأس الكنيسة) the Head.

وفى رسالة پولس الأولى إلى أهل كورنثوس، الإصحاح ١٢، الفقرة ١٢: "لأنه كما أن الجسد هو واحد وله أعضاء كثيرة وكل أعضاء الجسد الواحد إذًا كانت كثيرة وهى جسد واحد كذلك المسيح أيضا.." لكن الكنيسة \_ فى فكر القديس پولس \_ غير منفصلة عن الروح القدس "لأننا جميعا بروح واحد أيضا اعتمدنا إلى جسد واحد.." (رسالة پولس الأولى إلى أهل كورنثوس، الإصحاح ١٢، الفقرة ١٣) .٠

والقديس پولس ـ مثل معاصريه المؤمنين ـ اعتبر مهمة الروح Sprit للكنيسة كنتيجة مباشرة لمهمة المسيح نفسه. "لكن لما جاء ملء الزمان أرسل الله ابنه مولودًا من امرأة مولودًا تحت الناموس، ليفتدى الذين تحت الناموس لتنال التبنى. ثم بما أنكم أبناء أرسل الله روح ابنه إلى قلوبكم صارخا يا أبا الآبا. إذًا لستَ بعد عبدا بل ابنا وإن كنت ابنا فوارث لله بالمسيح.." (رسالة پولس إلى أهل غلاطية، الإصحاح ٤، الفقرات كنت ابنا فوارث لله بالمسيح.." (رسالة پولس إلى أهل غلاطية، الإصحاح ٤، الفقرات عبداً ومع هذا فالعلاقة وثيقة بين (الابن) و(الروح) كما هو واضح من هذه العبارة روح ابنه the spirit of his son والدوح) و(الابن) ليسا مترادفين. فالروح ليست هي (المسيح) ولا المسيح اعتبرها طاقة موضوعية أو بتعبير آخر موجودا غير شخصي أو لا شخصي، وإنما اعتبرها موجودا شخصيا مختلفا من حيث النوع -dis شخصي أو لا شخصي، وإنما اعتبرها موجودا شخصيا مختلفا من حيث النوع -dis للمنال رسالة پولس إلى أهل رومية ، الإصحاح ٨،

الفقرة ٢٦؛ الرسالة الأولى إلى أهل كورنثوس، الإصحاح ٢، الفقرة ١١؛ الإصحاح ٧، الفقرة ١١)(\*) ويكمل عمل الروح عملَ المسيح. والروح مصدر خلاق للحياة الجديدة يمثل المسيح محتواها. وهذا يعنى أن هدف الحياة المسيحية منسجم مع صورة المسيح؛ التكوين في المؤمن بالمسيح وهذا هو أثر عمل الروح القدس، ولم يتقدم القديس بولس عن أسلافه بصدد هذا المعتقد بمزيد من التفاصيل، وإنما في معتقده أن الروح ليست مرتبطة \_ في الأساس \_ بالظروف غير العادية في الحياة اليومية، وإنما بالحياة اليومية المعتادة للمسيحي. وبالنسبة للقديس بولس، فمجمل التجرية المسيحية إنما هو في مجال نشاط الروح القدس، وعلى هذا فالروح القدس هو أساس الدعاء أو الصلاة (رسالة بولس إلى أهل رومية، الإصحاح ٨، الفقرة ٦)(\*\*) إنه مصدر كل العطابا الروحية (رسالة پولس الأولى إلى أهل كورنثوس، الإصحاح ١٢، الفقرة ١٢)(\*\*\*)، وهي ليست منحا (عطايا) للتعبير الفردي عن النفس وإنما كوسائل للإسراع بالصحة الروحية والأخلاقية (المعنوية) للجسد. إنه الروح الذي يرشد المسيحيين ويهديهم، فالمسيح قد أمدهم به (الرسالة إلى أهل غلاطية، الإصحاح ٣، الفقرة ٥)(\*\*\*\*) وهم في حاجة إليه بشدة (أي الروح) من أجل خلاصهم (عتقهم النهائي) (الرسالة الثانية إلى أهل كورنثوس، الإصحاح الأول، الفقرة ٢٢؛ الإصحاح ٥، الفقرة ٥) (\*\*\*\*\*) الذي هو ضمان أن عملية التخليص من الخطية (أو الخلاص Salvation) والتي بدأت بالفعل سوف تتم لتصل إلى مرحلة كمالها its Consummation ، إنه \_ أي الروح \_ يكمن \_ بشكل مؤكد \_ في القيامة النهائية، أو بتعبير آخر فإن حضوره أو كمونه هو تأكيد القيامة النهائية Final resurrection (الرسالة إلى أهل رومية، الإصحاح ٨ ، الفقرة ١١)(\*\*\*\*\*). وعلى هذا، فبالنسبة للقديس بولس، ليس هناك انقطاع أو انفصال راديكالي بين

<sup>(\*)</sup> وكذلك الروح أيضا يمين ضعفاتنا لأننا لسنا نعلم ما نصلى لأجله كما ينبغى، ولكن الروح نفسه يشفع فينا بأنات لا ينطق بها".

<sup>(\*\*)</sup> لكن هذه كلها يعلمها الروح الواحد بعينه قاسمًا لكل واحد بمفرده كما يشاء".

<sup>(\*\*\*)</sup> فالدى يمنحكم الروح ويعمل قوات فيكم، أبأعمال الناموس أم بخير الإيمان".

<sup>( \*\*\*\*) &</sup>quot;الذي ختمنا أيضا وأعطى عربون الروح في قلوبنا".

ولكن الذي صنعنا لهذا عينه هو الله أعطانا أيضا عربون الروح".

<sup>(\*\*\*\*\*)</sup> وإن كان روح الذى أقام يسوع من الأموات ساكنا فيكم فالذى أقام يسوع من الأموات سيحيى أجساد المائتة أيضا بروحه الساكن فيكم".

<sup>( \*\*\*\*\*\*) &</sup>quot;الفقرة ٢٨، الإصحاح ١٥، الرسالة الأولى إلى أهل كورنثوس.

الحاضر والمستقبل، فقد فسر كليهما تفسيرا أخروبا (بمعابير أو بمصطلحات متعلقة بالعالم الآخر أو بما هو غيب) أي بنظرته إلى كل الأمور من منظور كمالها النهائي أو تمامها الكامل، وتعاليمه المتعلقة "بالخاتمة" أو "النهاية" أو "التمام" End هي تعاليم محورية في تفكيره وليست مجرد عناصر ثانوية ملحقة. ويمكن أن نلخص توقعاته بإيجاز باعتبارها تشتمل على عقيدة المجيء الثاني الوشيك (للسيد المسيح) والحساب النهائي (حساب الآخرة) وقيامة الموتى الصالحين (بعثهم أو نشرهم)، وريما كان يقصد قيامة كل الموتى وليس الصالحين فقط، وتحول أولئك الذين ما زالوا في قيد الحياة والتكوين النهائي لمملكة الله (مملكة الرب) عندما يصبح الله هو كل شيء. أو بتعبير أدق هو الكل في الكل all in all ومن بين هذه العناصر لا يحتاج إلى مزيد من الشرح موى ذلك العنصر المتعلق بعقيدة القيامة (البعث) resurrection. فالمسيحية التي اعتنقها القديس يولس لم تكن تتطلب في حد ذاتها أي فهم آخر للقيامة (أو البعث أو النشور) أكثر مما كأن يعتقده بالفعل (قبل تحوله للمسيحية) في نطاق عقيدته كيهودي من الفريسيين. وهنا لا بد أن نميز بين الأفكار الفريسية الشائعة وبين الأفكار الفريسية التي اعتقدها ذوو العقول الأكثر ميلا للروحانية، فهؤلاء الأخيرون ـ على عكس اليونان ـ رفضوا التفرقة بين الروح والجسد \_ فهما بالنسبة لهم ليسا أكثر من اسمين لموجود واحد أو كائن واحد يُرى (بضم الياء) من وجهتَىّ نظر مختلفتين: فالجسد هو الشخص (من الخارج) والروح هو الشخص نفسه (من الداخل)، وعلى هذا فقد اعتقد الفريسيُّون بالطبيعة المتجسِّدة لحياة القيامة The embodied nature of the resurrection life . وإنما كان هناك رفض لأى فكرة كاملة عن إعادة الإحياء بشكل مادى physical reanimation . فقد فهموا هذا على أنه يتضمن تحويلا transformation أو تغييرا في المظهر أو الشكل الخارجي transfiguration، وقد قدم القديس يولس العقيدة نفسها في الإصحاح ١٥ من رسالته الأولى إلى أهل كورنثوس، وقد بدأ عرضه بالقياس analogy، فالبذرة قد وضعت في الأرض فلم تعد مجرد بذرة ونمت لتصبح نباتا، فالبذرة والنبات من حيث المعنى أمر واحد أو هما متماثلان identical لكن بينهما نقطة حاسمة Critical point وهى النقطة التى تموت فيها البذرة وتُحوّل إلى نبات نام، فالصلة بين البذرة والنبات ـ وفقا لما يقوله القديس يولس ـ هي سلطة الله المهيمنة "هو يعطيها جسمًا كما أراد He gives it a body even as it pleased him وعلى هذا فلنطبق هذا القياس بقول أنه بينما

يكون جسد قد تغير من لحم ـ الذى هو بحكم طبعه فاسد جدا ـ إلى جلال glory، فإن الشخصية التى كانت ظاهرة معروضة لجسد من لحم، سوف تختفى حتما "أنه يُزرع جسمًا حيوانيا ويُقام جسما روحيا natural body It is raised a spiritual ■ natural body . (\*)

وأخيرا، ما فكرة القديس بولس عن المسيح؟ لقد بدأ \_ كما في كل جوانب تفكيره بتجربته المتعلقة بالمبادرة الإلهية أو بتعبير آخر أن الله دوما فعّال لما يريد وهو الذي يبدأ دائما the divine initiative إن الله كان في المسيح مصالحا للعالم لنفسه غير حاسب لهم خطاياهم" (الرسالة الثانية إلى أهل كورنثوس، الإصحاح ٥، الفقرة ١٩)، وعلى هذا فإلى المسيح تُعزى كل وظائف الله ووقاراته dignities (نبله وسموه)، فهو \_ أي المسيح \_ رب (\*\*) Lord ، وفقرات العهد القديم التي تشير بشكل أساسي إلى يهوه (یاهوهاه Yahweh) یمکن أن تنطبق علیه - أي على المسيح - (رسالة پولس إلى أهل كورنثوس، الإصحاح الأول، الفقرة ٣١؛ الرسالة الثانية إلى أهل تسالونيكي ، الإصحاح الأول، الفقرة ٩) (\*\*\*)، وأكثر من هذا فالسيح هو ابن الله. بينما في بعض الفقرات الأخرى نجد أن هذا المسمَّى (ابن الله) يُستخدم استخداما مشيحيا (بالشين) أو مسيانيا أو مسياهنيا أو مسيحانيا Messianically (على سبيل المثال كما في الرسالة إلى أهل رومية، الإصحاح الأول، الفقرة ٤)(\*\*\*\*) في كثير من السياقات، يشير إلى علاقة يمكن أن يقال إنها تتضمن الاشتراك في الطبيعة (كونهما ذُوَى طبيعة واحدة) بين الأب Father والابنSon (الرسالة إلى أهل رومية، الإصحاح ٨، الفقرة ٣)؛ الرسالة إلى أهل كولوس، الإصحاح الأول، الفقرة ١٣) (\*\*\*\*\*). حقيقة إن عقيدة القديس يولس أن عمل المسيح في الخلاص كان من نوع أنه \_ فقط \_ بوحدة الحياة وكونه بالحياة وكونه بالله يمكن أن يكون مُهيِّئًا لها. وعلى هذا، فبينما كان الأمر بالنسبة للحواريين

<sup>(\*)</sup> الإصحاح ١٥، الفقرة ٤٤.

<sup>(\*\*)</sup> سبق شرح معنى (الرب) في اللغات السامية والعربية منها. (المترجم).

<sup>( \*\*\*)</sup> حتى كما هو مكتوب من افتخر فليفتخر بالرب".

الذين سيعاقبون بهلاك أبدى من وجه الرب ومن مجد قوته". \*\*\*\* " . . . الأسمالية من المسلم المسلم

<sup>( \*\*\*\*)</sup> وتمين ابن الله بقوة من جهة روح القداسة بالقيامة من الأموات، يسوع المسيح ربنا .

<sup>(\*\*\*\*\*) &</sup>quot;لأنه ما كان الناموس عاجزا عنه في ما كان ضعيفا بالجسد، فالله إذ أرسل ابنه في شبه جسد الخطية ولأجل الخطية وأن الخطية في الجسد، لكي يتم حكم الناموس..."، "الذي أنقذنا من سلطان الظلمة ونقلنا إلى ملكوت محبته...".

الأصليين original كان النتاقض المثير للدهشة هو أن المسيح الذي كانوا هم صحابته والذي مات مكللا بالمار، أصبح الآن مرفوعًا إلى السماء عند يد الله اليمني، وبالنسبة تديس بولس فإن التناقض المدهش كان أبعد مدى "فالواحد المرفوع Exalled One " الذي أثبت بقيامته أنه ابن الله كان لحما وأنه مات في الجلجثة (\*) (أو الحمحمة) -Cal vary وأنه هو الذي كمان "في صمورة الله in the form of God أنه المقدس أو الإلهي والطبيعة" لم يحسب خلسة أن يكون معادلاً لله Counted it not prize to be on quality God with but emptied himself, taking the form of aservant عبد أخلى نفسه آخذًا صورة عبد صائرا في شبه الناس، وإذ وجد في الهيئة كإنسان وضع نفسه وأطاع حتى الموت، موت الصليب" (الرسالة إلى أهل فيلبي، الإصحاح الثاني، الفقرات ٦-٨) "فإنكم تعرفون تعمة رينا يسوع المسيح إنه من أجلكم افتقر وهو غنى لكى تستغنوا أنتم بفقره" (الرسالة الثانية إلى أهل كورنثوس، الإصحاح ٨، الفقرة ٩). وعلى هذا، فقد كان المسيح موجودا قبل أن يوجد أو بتعبير آخر أزلى الوجود pre-existent being لكنه لم يكن ملاكا، ومع هذا فقد كان تابعا Subordinate للآب Father (رسالة يولس الأولى إلى أهل كورنثوس، الإصحاح ١١، الفقرة ٩) (\*\*). لقد كان هو (أي المسيح) أساس الخُلق ومُمثله، لقد كان َّفي صورة الله غير المرئي ، والمقصود بغير المرئي هنا هو الله، وخلق كل شيء ما هو مرئى وما هو غير مرئى (الرسالة إلى أهل كولوسي، الإصحاح الأول، الفقرتان ١٦،١٠)(\*\*\*). وتقدم الفقرة التي اقتبسناها لتونا مفتاحًا مهما لمنهج القديس يولس الرئيسي في تفسير العلاقة بين الله ومسيحه؛ لأن عبارة عن "صورة الله" قد المتَّخدمت في العهد القديم المكتوب باللغة اليونانية \_ الحكمة الإلهية (سفر الحكمة، الإصحاح ٧، الفقرة ٢٦)، وَطُبَّق القديس بولس على المسيح وصف واحد من الوسطاء intermediators الذين كان ذكِّرُهم قد وَرَدَ في الأفكار المبرانية المتأخرة بين الله المتمالي transcendem والعالم (الكون) الذي هو من صنعه. وأكثر من هذا، ففي فقرة واحدة يقرر القديس بولس بوضوح أن السبيح هو حكمة الله (الرسالة الأولى إلى أهل

<sup>(\*)</sup> أسم المكان الذي يقول المسيحيون إن المسيح صلب به." (المترجم).

<sup>(\*\*) &#</sup>x27;لكن أريد أن تعلموا أن رأس كل رجل هو المسيح، ورأس المرة الرجل، ورأس المسيح هو الله".

 <sup>(\*\*\*)</sup> الذي هو صورة الله غير المنظور بكر كل كل خليقة، فإنه فيه خلق الكل ما في السماوات وما على الأرض ما
يُرى وما لا يُرى سواء كان عروشا أم سيادات أم رياسات أم سلاطين، الكل به وله قد خلق".

كورنثوس، الإصحاح الأول، الفقرة ٢٤والفقرة ٣٠)(\*) وفي سفر الحكمة في العهد القديم كان موجودا قبل أن يوجد أو بتعبير آخر أزلى الوجود pre-existent (سفر الأمثال، الإصحاح ٨، الفقرة ٢٣، والجامعة، الإصحاح ٢٤، الفقرة ٩) وصانع الخلق (الأمثال، الاصحاح ٨، الفقرة ٣٠؛ الحكمة، الإصحاح ٩، الفقرة ٢) وكان الوسيط الثاني هو الكلمة المقدسة (الإلهية) التي كانت مساوية للمبدع (الخالق) (المزامير، الإصحاح ٣٣، الفقرة ٦؛ الحكمة، الإصحاح ٩، الفقرة ١). وبينما نجد القديس بولس لا يؤكد فعليا المماثلة مع المسيح، فريما كان ذلك متضمنًا في فقرته "فإنه فيه خلق الكل in him" all things consist (رسالة بولس إلى أهل كولوسي، الإصحاح الأول، الفقرة ١٧) التي تبدو - أي هذه العبارة - صدى للفقرة الواردة في سفر الجامعة في العهد القديم الإصحاح ٤٣، الفقرة ٢٦(\*\*) "بكلمته تكوَّن كل شيء by his word all things Consist. وأكثر من هذا، فالقديس بولس يُعَرّف المسيح بأنه قدرة الله وسلطانه (الرسالة الأولى إلى أهل كورنثوس، الإصحاح الأول، الفقرة٢٤)(\*\*\*)، وفي فقرات عديدة يبدو وكأنه يقترح أنه هو أيضا أداة من أدوات الحضرة الإلهية ـ شخيناه shekhinah (\*\*\*\*). وعلى هذا، فبينما القديس بولس لا يذكر في أي موضع أن المسيح هو الله، إلاّ أنه يمكن in him dwelleth all the fulness القول "بأنه فيه (المسيح) يحل كل ملء اللاهوت جسديا of the Godhead bodily (رسالة بولس إلى أهل كولوسى، الإصحاح ٢، الفقرة ٩).

## الرسالة إلى العبرانيين

يشارك مؤلف الرسالة إلى العبرانيين، القديس پولس فى عقائده ويكاد يعبر عنها بطريقة مماثلة. فالمسيح هو ابن الله منذ الأزل أو بتعبير آخر ابن الله قبل أن يكون هناك شىء آخر (\*\*\*\*\*) pre-existent ، وبمصطلح سفر الحكمة هو "سطوع أو تألق

<sup>(\*)</sup> نمتقد أن كثيرا من الخلافات اللاهوتية أساسها خلافات في مفاهيم الألفاظ. لقد وصف المسيح في الكتاب المقدس أيضا بأنه حَمَل الله (بفتح الحاء والميم) وحكمة الله كما قال بولس.. فهل هو حمل على الحقيقة.. إنه تعبير مجازى؟!

<sup>(\*\*)</sup> لم نعثر على هذه الفقرة في موضعها في سفر الجامعة في الطبعة العربية للكتاب المقدس ولا في الطبعة الإنجليزية، ولعل هناك خطأ مطبعيًا في السفر ورقم الفقرة. (المترجم).

<sup>(\*\*\*) &</sup>quot; ... فبالمسيح قوة الله وحكمة الله".

<sup>( \*\*\*\*) (</sup>راجع مفهوم الشيخناه عند اليهود).

<sup>(\*\*\*\*\*) &</sup>quot;الله.. كلمنا في هذه الأيام الأخيرة في ابنه الذي جعله واربًا لكل شيء، الذي به أيضًا عمل العاملين، الذي هو بهاء مجده ورسم جوهره وحامل كل الأشياء بكلمة قدرته بعدما صنع بنفسه تطهيرا لخطايانا جلس في يمين المظمة في الأعالى..".

effulgence عظمته أو جلاله" (سفر الحكمة، الإصحاح ٧، الفقرتان ٢٥-٢٦) "وعلامة جوهره and the impress of his substance" وكان هو (المسيح) ممثل الخلق وهـو الآن يدعم uphold كل شيء (الرسالة إلى العبرانيين، الإصحاح الأول، الفقرتان ٢,٣)(\*)، بل إنه هو (المسيح) وهو أعلى درجة من الملائكة قد جُعلَ (بضم الجيم)أدنى درجة قليلا منهم (الرسالة إلى العبرانيين، الإصحاح ٢، الفقرة ٩)، وذلك عندما كان يشبه إخوانه في كل شيء made like unto his brethern (الإصحاح الثاني، الفقرة ١٧) بأن كان شريكا لهم وَمثْلُهُم من لحم ودم (الإصحاح الثاني ، الفقرة ١٤)؛ ومن ثمَّ فقد جَعَل نفسه مثل الذين جاء ليخلصهم من خطاياهم. ومع هذا فالسيح ـ في حالته المتجسدة \_ كان إلها وإنسانا ووسيطا God and man and as such the one Mediator ، وهذا العَرْض لتلك العقائد كان بالتأكيد بمثابة توطئة وَطَّأ بها المؤلف للجزء الرئيسي من أطروحته الذي يهتم بالتأكيد على أن المسيحية هي خاتمة الوحى "ولكنه الآن (المسيح) قد أظهر مرة عند انقضاء الدهور ليبطل الخطية بذبيحة نفسه" (الإصحاح ٩، الآية ٢٦). ولأن لب الدين بالنسبة لكاتب هذه الرسالة هو العبادة، فقد راح يبحث عن قصور نظام العبادة اليهودي وأنه لم يكتمل إلا من خلال المسيح. فالأضاحي القديمة التي كانت تقدم تكفيرا للخطايا كانت مُمَثَّلة في أضاح أو قرابين من كائنات لم ترتكب إثما، وكان المقصود من تقديمها إزاحة الدنس حتى يتمكن الإنسان من التقرب إلى الله والدخول في مشاركة معه، لكن هذه الطريقة المتعلقة بالعهد القديم مع الله old Covenant كانت غير كاملة لأسباب ثلاثة: أولها أن الأضاحي كانت مبرأة من الدنس لأنها لم تكن قادرة على ارتكاب الدنس أو المعاصى، بينما الأضحية الحقيقية تتمثل في كائن هزم الغواية مارادته. وثانيها فإن الأضاحي من الحيوانات يتم التضحية بها على غير رغبة منها، بينما المطلوب أضحية يتم التضحية بها وهي ساعية بحريتها لهذا لطاعة الله. وثالثها أن الحيوانات كأضاح هي دون مرتبة الإنسان أو أقل منه درجة أو درجات، بينما الحياة التي يُضَحَّى بها من الطلوب أن تكون مساوية لحياة مرتكب الخطية أي ذات طبيعة بشرية. وفي المسيح نحن نرى الأضحية الكاملة وكائنًا عيَّنه الله. لقد كان رجلا "محرّب في كل شيء مثلنا بلا خطيَّة " (الإصحاح٤، الفقرة ١٥). لقد كان مطيعا لإرادة الأب

<sup>(\*)</sup> أكدنا فى تعليقات سابقة أن أحدا من المسيحيين لا يقول إن المسيح (ابن) الله بالمعنى المادى للكملة أو هذا على الأقل الآن، وفكرة وجود المسيح منذ الأزل تؤكد هذا، وفكرة الوجود منذ الأزل هذه انتقلت إلى الأفكار الشعبية فى أديان أخرى. (المترجم).

حتى فى موته - أى موت المسيح، الذى كان - أى موت المسيح - إرادة مكرّسة (مخصصة لهدف ما) تم تحقيقها بتروّ. ومن خلال قيامته ورفعه دخل باعتباره بشيرا لنا "حيث دخل يسوع كسابق لأجلنا صائرًا على رتبة ملكى صادق رئيس كهنة إلى الأبد (الإصحاح 7 ، الفقرة ٢٠) فى الحضور المقدس (الإلهى) وباعتباره رئيس الكهنة الأعلى (الإصحاح 7 ، الفقرة ٢٠) "فمن ثمّ يقدر أن يَخلُص أيضًا إلى التّمام، الذين يتقدّمون به إلى الله إذ هو حى فى كل حين يقدر أن يَخلُص أيضًا إلى التّمام، الذين يتقدّمون به إلى الله إذ هو حى فى كل حين ليتشفّع فيهم" (الإصحاح ٧، الفقرة ٢٥). لقد كانت هذه الطريقة التى تناول بها مؤلف الرسالة إلى العبرانيين الشريعة كنظام للأضاحى (تقديم الأضاحى) هى ما فعله القديس بولس بالنسبة لها (الشريعة) كنظام للطلبات الإلهية System of Commands: لقد دافع عن مكانتها فى العهد القديم باعتبارها إرهاصا لما سيأتى فيما بعد، وأعلن نَسْخها (إبطالها) من خلال المسيح.

#### الإنجيل الرابع

يمكن أن يُقال - من نواح كثيرة - إن الإنجيل الرابع يمثل ذروة مسيحية العهد الجديد؛ لكن عرض عقائد مُؤلف هذا الإنجيل تعتريها صعوبات بسبب دُأْبه على جعل عبارته تحتمل معنيين وأحيانًا ثلاثة معان وربما كان هذا واضحا من السطور الأولى في إنجيله التي تبين لُب عَقَائِد المؤلِّف.

ففى الطور الأولى (الإصحاح الأول، الفقرات من ١ إلى ١٨) (\*) يحدثنا المؤلف عن كلمة الله الأزلية الذي أصبح جسدا (لحما). وهنا لا بد أن يُثار سؤالان : ماذا يقصد "بالكلمة" Word عند أية نقطة يفصل بين الكلمة بعد التجسيد، والكلمة قبل التجسيد، يفهم الإنجيليون " كلمة "في المرحلة الأولى بأنها العهد القديم "كلمة الله" وبهذا المعني يفهم الإنجيليون " كلمة قد وجدت بشكل أساسي قبل العالم (الكون) وكانت هي المثل الخلاق Creative agent لكل الأشياء. وظهرت إلى العالم (الكون) كحياة وكنور وحي، ولم يعترف بها العالم. ورغم أن هذه الكلمة (العهد القديم) قد وصلت لإسرائيل

<sup>(\*)</sup> فى البدء كان الكلمة والكلمة كان عند الله وكان الكلمة الله. ٢ هذا كان فى البدء عند الله. ٣ كل شىء به كان وبغيره لم يكن شىء مما كان. ٤ فيه كانت الحيوة والحيوة كانت نور الناس. ٩ والنور يضىء فى الظلمة والظلمة لم تدركه".

عن طريق الأنبياء إلا أنه لم يقبلها إلا عدد قليل أصبحوا بقبولهم لها أبناء الله (\*)، وحتى تركزت أخيرا في فرد "عندما أصبحت الكلمة جسدا flesh. وهذا المفهوم "against judaistic backgroung الخلفيَّة اليهودية against judaistic backgroung، كن مـزيدًا من التمعن يظهر أن هذا الفهم لا يعالج الموضوع معالجة كاملة طالما أنَّ مقارنة هذا الفهم بتراث الحكمة أو أدب الحكمة أو الكتابات في مجال الحكمة -Wis dom Literature يشر إلى أن الكلمة Word في هذه الفقرات (التي أوردها إنجيل بوحنا (\*\*).. تحمل كثيرًا من مـلامح "الحكمة" wisdom. وأكثر من هذا، فمقارنة مفهوم "الكلمة" بكتابات فيلو philo اليهودي السَّكندري تظهر أنها "أي كلمة" موازية لمفهومه "كلكلمة" التي طوّر معناها - بشكل مستقل - على أساس مفهوم "الحكمة" Wisdom نفسه. فالكلمة بالنسبة لفيلو Philo ليست بالضبط هي "كلمة الله"، وإنما هي خطة الكون أو غابته التي يجرى فهمها باعتبارها واقعة خارج نطاق المعرفة البشرية Transcendent، وباعتبارها أيضا من الأمور الباطنية المقصور إدراكها على داخلية النفس immanent. وسطور إنجيل يوحنا الآنف ذكرها - بناء على هذا - قد يكون لها معنى ثان. فالمبدأ الأصلي للخلق كان ملازما أو متأصلا أو كامنا في العالم (الكون) واعترف به البعض، وباعترافهم هذا أصبحوا أبناء الله وفقا لإرادته المقدسة (الإلهية)، لكن هذا المبدأ لم يقبله الجميع وعلى هذا فقد حل ما أسماه س.هـ. دود C.H.Dodd (في كتابه -Therpe tation of the fourth Gospel, 232) التركيز النهائي لفكر الله الخلاق والملهم بكل ما فيه من خلق وإلهام، وهو ما يعني أيضا معنى الكون the meaning of the Universe ـ في فرد هو ما كان مخططا (أو مُصمَّما ـ بضم الميم ـ was designed) أن تكون عليه الإنسانية وفقا للغرض الإلهى (المقدس)". ووفقا لكلا هذين المعنيين المركبين، يتحدث الإنجيليون

<sup>(\*)</sup> والمسلمون يقولون : كلنا عيال الله، على سبيل المجاز وتودّدا له سبحانه (المترجم) .

<sup>(\*\*)</sup> كان إنسان مرسل من الله اسمه يوحنا. ٧ هذا جاء للشهادة ليشهد للنور لكى يؤمن الكل بواسطته . ٨ لم يكن هو النور بل ليشهد للنور. ٩ كان النور الحقيقى الذى ينير كل إنسان آتيًا الى المالم. ١٠ كان فى المالم وكون المالم به ولم يعرفه العالم، ١٠إلى خاصته جاء وخاصته لم تقبله١٢, وأما كل الذين قابلوه فأعطاهم سلطانًا أن يصيروا أولاد الله أى المؤمنون باسمه. ١٣ الذين ولدوا ليس من دم ولا من مشيئة رجل بل من مشيئة الله ١٤٠

والكلمة صار جسدا وحل بيننا ورأينا مجده مجددًا كما لوحيد من الآب مملوءة نعمة وحقا، ١٥ يوحنا شهد له ونادى قائلاً هذا هو الذى قلت عنه إن الذى يأتى بعدى صار قدامى لأنه كان قبلى، ١٦ ومن ملئه نحن جميمًا أخذنا ، ونعمه فوق نعمه، ١٧ لأن الناموس بموسى أعطى ، أما النعمة والحق فيسوع المسيح صارا، ١٨ الله لم يره أحد قط ، الابن الوحيد الذى هو في حضن الآب هو خبر،

عن التعمة قبل تجسد المسيح (الفقرات من ١ إلى ١٣)، وليست هناك إشارة للتحسد إلا في الفقرة ١٤. ومرة أخرى، فليس هذا كل ما في الأمر أو يتعبير آخر ليست هذر هي القصة كاملة. إنه أيضا من المعقول أن نفهم الفقرة الرابعة وما بعدها باعتبارها تشير إلى حالة التجسيد، وهذا يعطى المعنى الذي مؤداه أن " كلمة الحياة Word of life" التي هي وحي الله لم يفهمها البشر، بل إن شعب الله نفسه (اليهود) قد رفضوها (الفقرة ١٠) "إلى خَاصَّته جاء وخاصته لم تقبله" لكن قليلين قيلوه، فأعطاهم الحق في أن يكونوا "أبناء الله". وباختصار لقد أصبحت "الكلمة جسدا" أو لحما ودما. واستخدام الإنجليين الدءوب لهذا المفهوم المزدوج double entendre يمنع أيا منهما أو يمنع حل الشكلة، وبدلا من ذلك فهو يفتح الطريق أمام سينثيزية Synthesis (فكرة مركبة من فكرة ونقيضها) تحيل هذه السطور الأولى في إنجيل يوحنا إلى بقية الإنجيل، أو بعبير آخر إلى الإنجيل ككل. وهذه الفقرات الآنف ذكرها في إنجيل يوحنا \_ هي في الوقت نفسه تناول للعلاقة بين "الكلمة" والعالم أو الكون، والعلاقة بين "الكلمة" وكهنوت يسوع المسيح (يستخدم المسيحيون المصريون عبارة: خدمة يسوع المسيح Minsistry of Jusis Christ) الذي أعاد تكوين هاتين العلاقتين (علاقة الكلمة بالكون وعلاقتها به)، وعلى هذا "فالسطور الأولى أو الاستهلال في إنجيل يوحنا هو رواية لحياة يسوع في شكل وصف للوجوس Logos الخالدة (الكلمة الخالدة)، في علاقتها بالعالم (الكون) والإنسان، وبقية الإنجيل يتناول اللوجوس Logos في شكل حياة المسيح" ,Doss, Op. Cit)، p.285) ومن هنا فالسيح كلمة الله الأزليَّة pre-existent هو الله God (إنجيل يوحنا، الإصحاح الأول، الفقرة ١) فهو (المسيح) "الابن الوحيد الذي هو في حضن الأب" (إنجيل يوحنا، الفقرة ١٨)(\*).

فالعلاقة بين الأب والابن \_ إذًا \_ علاقة أزلية، لم تنشأ في زمن لاحق على وجود الأب (إنجيل يوحنا، السفر ١٧، الفقرة ١٠)، فيسوع لا يمكن إدراكه ضمن سلسلة عظماء الرجال، مثل إبراهيم الخليل، ذلك لأنه موجود being له وجود ذو طبيعة مختلفة (إنجيل يوحنا، الإصحاح ٨، الفقرة ٥٨) فهو (المسيح) والآب كيان واحد (الإصحاح ١٠، الفقرة ٣٠) "أنا والآب واحد" فالآب يسكن الابن والابن يسكن الآب (الإصحاح ١٠،

He is the only\_begotten, the unique son of the Father, whom :النص الإنجليزى مختلف قليلا (\*) he enjoys the most intimate Communion (I,18).

الفقرة ٣٨) "الآب في وأنا فيه" (\*) ، وكل سلطان يسوع مستقى من الأب. وبسبب هذه الوحدة البنوية Filial التي لا انفصام لها امتلك السلطان الذي يُمارسه والكلمات التي ينطق بها، فكل أولئك عطية له من الأب، وعلى هذا فحياة المسيح الأرضية هي وسيط أو وسط medium أو من خلاله "الذي رآني فقد رأى الأب .. ألست تؤمن أني أنا في الأب والأب في " (الإصحاح ١٤، الفقرة ٩).

والبرقليط Paraclete أو الروح القدس ترتبط ارتباطا جوهريا بالأب والابن، وما دام الروح القدس، حقيقة حيّة وفاعلة، ومادام يُطلق على البرقليط أيضا مصطلح "روح الحق Spirit of truth "، فلابد أن يُنظر إليه (الروح) كموجود إلهى (مقدس) (الإصحاح المقرة ٢٦) الفقرة ٢٦)، وفي الحقيقة أن الروح القدس أتى من الأب (الإصحاح ١٥، الفقرة ٢٦) وممتى جاء المعزى الذي سأرسله أنا إليكم من الأب روح الحق الذي من عند الأب ينبثق فهو يشهد لى.." (\*\*) ومهمته (إرسالية) تأتى بعد مهمة (إرسالية) الابن (الإصحاح ١٦، الفقرة ٧)" لكني أقبول لكم الحق إنه خير لكم أن أنطق، لأنه إن لم أنطق لا يأتيكم المغزى، لكن إن ذهبت أرسله لكم". وينطوى عمل الروح القدس على الشهادة للمسيح الإصحاح ١٥، الفقرة ٢٦) "فهو يشهد لي" وما دام روح الحق هو مرشد المسيح (الإصحاح ١٦، الفقرة ٢٦) "فهو يشهد لي" وما دام روح الحق هو الطريق الوحيد (الإصحاح ١٦، الفقرة ٣) فهو على هذا \_ يعظم المسيح ويمجده بتقديمه للمؤمن باعتباره (أي المسيح) هو الطريق الوحيد الذي يمكن من خلاله الوصول للأب وبإرشاده للطريق الحق اللجميع، وأنها تُجدد نفسها لرؤية الإنجيل الرابع \_ فإن المسيحية وحي نزل مرة واحدة وللجميع، وأنها تُجدد نفسها دائما وإلى الأب، ومحتوى وحي المسيحية هو الكلمة المتجسدة، وممثل تجددها الدائم دائرو القدس the Spirit الدقم الدورة القدس المدورة القدس المدورة المدورة القدس الدورة القدس المدورة المدورة المدورة المدورة المدورة القدس المدورة القدس المدورة العدرة والمدة والمدورة والمدة والمدورة وا

وكان الغرض من التجسد في وحى المرحلة الأولى - إعطاء الضوء - وحى الله، وأيضا وحى الإنسان كما ينبغى أن يكون الإنسان وفقا للخطة الإلهية (المقدسة)، ثانيا، أنه كان اتصال حياة أبدية، حياة الزمن الآتى (الإصحاح ٣، فقرة ١٦) "لأنه هكذا أحب الله العالم حتى بذل ابنه الوحيد لكى لا يهلك كل من يؤمن به بل تكون له الحياة

<sup>(\*)</sup> لا يختلف هذا كثيرا عن أقوال الحلاج من حيث نظراته للملاقة بينه وبين الله سبحانه وتعالى علوا كبيرا. (المترجم).

<sup>( \*\*)</sup> المسلمون يعتبرون هذا بشارة بمحمد (صلى الله عليه وسلم).

الأبدية" لكن لكي يستجيب إنسان الخطية (الإنسان الذي ارتكب خطية)؛ لذلك لا بد من إزالة حاجز الخطية "لأنه لم يُرسِل الله ابنه إلى العالم ليدين العالم بل ليخلص العالم" (الإصحاح ٣، الفقرة ١٧) وعلى هذا، فالمسيح هو "حَمَلُ الله الذي يرفع خطية العالم"(\*) (الإصحاح الأول، الفقرة ٢٩) وهذا يعطى الحرية لأولئك الذين وقعوا في عبودية الخطية (الإصحاح ٨، الفقرات ٣٤-٣٦) وتخلى (المسيح) باختياره عن حياته "فقال لهم يسوع أنا معكم زمانا يسيرا ثم أمضى إلى الذي أرسلني" (الإصحاح ٧، الفقرة ٣٢). فالإنسان لا يشبه الله(\*\*) "لأن المولود من الجسد هو جسد، والمولود من الروح هو روح" (الإصاحاح ٣، الفقرة ٦) وعلى هذا "إن كان أحد لا يولد من فوق لا يقدر except a man be born a new, he Cannot see the kingdom of (\*\*\*) أن يرى ملكوت الله God" (الإصحاح ٣، الفقرة ٣). هذا، التجدّد، أو الانبعاث regeneration أو التحول ما كان ليتخذ سبيله إلا من خلال وسيط mediation من حياة جديدة، وهذه بدورها تعتمد على الله (أو معرفة الله Knewledge of God) خلال ابنه. لكن هذه المعلومات المُسبِّية للخلاص، أو بتعبير آخر هذا العلِّم المؤدي للخلاص ليس مجرد عمل أو نشاط عقلي. فأن "تعرف الرب to know the Lord " يعنى ـ بالنسبة للعهد القديم ـ أن تثق به وأن تكون عبده وأن تنفذ مشيئته وتحقق هدفه. ومع هذا فما دعاه القديس يوحنا "معرفة Knowledge"هو بالفعل يساوي ما دعاه القديس يولس "إيمان faith"، فكلاهما يضمن علاقة اتحاد حميم intimate Unity . هذا الاتحاد أَلُّفه حب "أما أنا (المسيح) فعرفتك وهؤلاء عرفوا أنك أنت أرسلتني، وعرّفتهم اسمك وسأعرفهم ليكون فيهم الحب الذي أحببتني به وأكون أنا فيهم" (الإصحاح ١٧، الفقرة ٢٦)، ولا شيء يمكن تجربته في عزلة (أي بدون مشاركة) - أي الهروب من الانفراد بالنفس إلى الانفراد بالنفس flight of the alone to the Alone وإنما من خلال الكنيسة، فوحدتها \_ أي الكنيسة \_ قائمة على أساس وحدانية الله (الإصحاح ١٧، الفقرة٢٢ ) "وأنا قد أعطيهم المجد الذي أعطيتني ليكونوا واحدًا كما أننا نحن واحدً"، فيدون هذه الوحدة يصبح الفرد بلا حياة (الإصحاح ١٥، الفقرات ١-٦) "أنا الكرمة الحقيقية وأبي الكرَّام، كُلِّ غصن فيِّ لا يأتي

<sup>(\*)</sup> ليس حُمُلاً على الحقيقة وإنما مجرد تشبيه. (المترجم)

<sup>(\*\*)</sup> يتفق الإسلام مع المسيحية في أن الإنسان لا يشبه الله. (المترجم).

<sup>(\*\*\*)</sup> واضح أن النص الإنجليزي للفقرة أوضح من النص العربي وربما كان مختلفا \_ يولد من فوق born anew.

بثمر ينزعه، وكل ما يأتى بثمر ينقيه ليأتى بثمر أكثر، أنتم الآن أنقياء بسبب الكلام الذي كلمتكم به، اثبتوا فيَّ وأنا فيكم، كما أن الغصن لا يقدر أن يأتى بثمر من ذاته إن لم يَثُبُت في الكرمة كذلك أنتم أيضا إن لم تثبتوا فيَّ".

والعقائد المصوغة في الإنجيل الرابع هي الأكثر تطورا في العهد الجديد كله، بل إنه يمكن تبين الخطوط العريضة لدعوة يوحنا بدون أي تفسير لاهوتي، ومن بين ما يذكره عن الإيمان يمكننا تتبع أسس تاريخ البشارة أو التاريخ الإنجيلي ليسوع الناصري .W.F.
عن الإيمان يمكننا تتبع أسس تاريخ البشارة أو التاريخ الإنجيلي ليسوع الناصري .Poward, christianity according to St. John, 1943, p.19 في الجو العام بين الأناجيل الثلاثة الأولى من ناحية والإنجيل الرابع (يوحنا) من ناحية أخرى ، وعلى نحو خاص، بينما نجد الفروق بينهما (الأناجيل الثلاثة والإنجيل الرابع) غالبا ما تكون موضع مبالغة شديدة، إلا أنه في الإنجيل الرابع تقل الإشارات غالبا ما تكون موضع مبالغة شديدة، إلا أنه في الإنجيل الرابع تقل الإشارات الاستولوچية (المتعلقة بالعالم الآخر والغيبيات) عما هو وارد في الأناجيل الثلاثة السابقة، إذ لم يركز الإنجيل الرابع على النهاية الوشيكة الفاصلة بين الإرهاص بنهاية المتم القديس يوحنا في الحقيقة "بعصر الكنيسة، والفترة الفاصلة بين الإرهاص بنهاية (C.K.Barrett, the Gospd accroding to St. John, 1955, p.57).

هذا \_ فى جزء منه \_ شرح لتفسيره الفردى للمقائد المسيحية، تلك العقائد التى كانت \_ مع ذلك \_ فى ملامحها العامة، هى نفسها عقائد من سبقوه فى الإيمان المسيحى.

#### فترة الآباء (آباء الكنيسة)

تطور العقيدة المسيحية في عصر الآباء \_ وهو الموضوع الذي نهتم الآن بتتبع خطوطه العريضة \_ يتضمن "توضيح تفرّد مواد هذا الموضوع في ضوء الموقف المعاصر لفترة الآباء" وكان هذا نتيجة لتداخل العناصر؛ المحدّد منها والمرن أو القابل للتغير، ولا بد أن يكون بين ما هو قابل للتغير أو التكيّف: التغير من طريقة التفكير العبرانية القائمة على التصوير (المقصود هنا التشبيه) pictorial thinking، إلى شكل من أشكال التفكير أكثر دقة قائم على الميتافيزيقا الإغريقية \_ وهو تغير لا ينطوى على تحول أو تغير راديكالي (جذري)، ولكن الأقرب إلى الصحة أنه كان يمثل انتقالا للمسيحية في استخدام مفاتيح جديدة أو أساليب جديدة وعمال الرسل)(\*) نفسه، وأكثر من هذا، محسوس بالفعل في العهد الجديد (الأناجيل وأعمال الرسل)(\*) نفسه، وأكثر من هذا،

<sup>(\*)</sup> الرسل، أي الدعاة الأوائل. (المترجم).

كان هناك البحث عن مصطلحات دقيقة أو مضبوطة تحظى باتفاق عام للتعبير عن اللاهوتيين اللاهوتيين اللاهوتيين من حيث مدى حساسيتهم وقدراتهم \_ أولئك اللاهوتيون الذين فعلوا الكثير لتوضيح مكونات العقيدة المسيحية.

ومن بين العناصر المحددة (الثابتة) تلك التى توجد فى ممارسة الصلوات والعبادات وقاعدة الإيمان، ذلك أنه وإن أصبحت أشكال العبادة أكثر تعقيدا والصيغة العقدية الظاهرية أكثر تحديدا (نمطية)، إلا أن المحتوى ظل - إلى حد كبير - هو نفسه. وهناك أيضا قبول كتب معينة باعتبارها تعبيرا موثقا (رسميا أو معتمدا) عن الإيمان المسيحى، وقد تطور هذا القبول أخيرا ليصبح فى شكل لائحة بالأسفار التى تشكل العهد الجديد Canon لتأخذ مكانها بجانب أسفار العهد القديم.

## لائحة أسفار العهد الجديد Canon of Scripture

استخدام مصطلح "العهد الجديد" ينطوى - حتى الآن - على مفارقة تاريخية، فمؤلفو العهد الجديد - الذين ذكرنا عقائدهم فى الجزء الأول من هذه الدراسة - لم يكونوا مدركين أنهم كانوا يكتبون الكتاب المقدس(\*) Holy Seribture. لكن لأن أسلوب صياغتهم للعقيدة لاقى قبولا ممنً أتوا بعدهم فقد أثرت كتاباتهم بشكل أساسى فى التطورات اللاحقة؛ لذا سيكون من الضرورى أن نبحث العملية التى من خلالها تم إدراج كتاباتهم فى لائحة أسفار العهد الجديد المقدسة "Canon" as a فإنجيا الكنيسة الباكرة أو كتابها المقدس كان هو العهد القديم فى شكله المكتوب باللغه اليونانية، وهو ما يكون ما نعرفه الآن بالعهد القديم عند البروتستنط بالإضافة إلى اليونانية، وهو ما يكون ما نعرفه الآن بالعهد القديم عند البروتستنط بالإضافة إلى الأبوكريفا Apocrypha (\*\*). فقد كان هناك اعتقاد أن هذا هو "كتاب الله، الذي يعد عرضه فى الخلاص" - إنه إذاً - أى العهد القديم - هو مفتاح لظهور الله God (الرب) على الأرض وهو ما حدث الآن (بظهور المسيح)، وكان من عادة الكنيسة الأولى أن تقرأ خلال الصلوات نصوصا من كل من العهد القديم ومن تلك الكتابات المسيحية التى خلال الصلوات نصوصا من كل من العهد القديم ومن تلك الكتابات المسيحية التى كانت تحتفظ بأصولها أو بنسخ منها (الرسالة إلى أهل كولوسى، الإصحاح ٤، الفقرة كانت تحتفظ بأصولها أو بنسخ منها (الرسالة إلى أهل كولوسى، الإصحاح ٤، الفقرة

<sup>(\*)</sup> المقصود أنهم كانوا يظنون أنهم يؤلفون كتبا. (المترجم).

<sup>( \*\*)</sup> لمزيد من المعلومات عن الأبوكريفا راجع الموسوعة الكتابية. (المترجم).

١٦) ومتى قُرئت عندكم هذه الرسالة، فاجعلوها تُقرأ أيضا في كنيسة اللاودكيين، والتي في الأودكية تقرءونها أنتم أيضا"، وقد أدى هذا إلى اعتبار الكتابات المسيحية كتابات رسمية أو معتمدة، كالعهد القديم، ومن ثُم تُمَّت إضافة هذه الكتابات المسلحبة إلى العهد القديم لتكوِّن معه الكتاب المقدس، وكان لدى كل كنيسة محلية مجموعتها التي تضم كل رسائل القديس بولس أو بعضها (رسالة بطرس الثانية، الإصحاح ٣، الفقرتان ١٥-١٦) "كما كتب اليكم أخونا الحبيب يولس بحسب الحكمة المعطاة له، كما في الرسائل كلها أيضا متكلما فيها عن هذه الأمور التي فيها أشباء عسيرة الفهم يُحَرِّفها غير العلماء ..." وبمرور الوقت تمت إضافة الأناجيل الأربعة. لكن السؤال الذي لا مفر منه هو ما الذي يجب أن تتضمنه قائمة قراراتنا؟ يبدو أن ثلاثة عوامل مجتمعة تحكمت في إجابة هذا السؤال. أولها، ما إذا كانت هذه الكتابات قد اعتقد فيها الرسل (الدعاة) - أو من هم قريبون منهم - أم لا، ثانيها ما إذا كانت الكنيسة في غالبها قد قبلتها أم لا، وثالثها ما إذا كان محتوى هذه الكتابات \_ بشكل عام \_ متفتح edifying أم لا. ومع هذا ظهرت قائمة الأسفار المعتمدة وكانت أول القوائم قائمة مارسيون المهرطق Marcion the heretic في حوالي سنة ١٥٠م، وتبعها بفترة وجيزة أي حوالي سنة ١٧٠هـ القائمة الموراثورية Muratorion Canon التى ـ رغم اشتراك أكثر من جهة فيها ـ قدمت الجانب الأكبر من الكتب التي كانت مقبولة في ذلك الوقت في روما. وكان هناك اتفاق كبير على المحتوى الرئيسي لهذه القوائم، وإن كان هذا لا يمنع وجود خلافات في التفاصيل من مركز إلى مركز، وبين الشرق والفرب، فعلى سبيل المثال نجد أن الشرق تردد كثيرا قبل قبول رؤيا يوحنا المعمدان Book of Revelation، وتردد الفرب إزاء "الرسالة إلى العبرانيين".

 <sup>)</sup> وجدنا من المفيد أن ننقل مباشرة ما كتبه يوسابيوس القيصرى في هذا الموضوع في كتابه تاريخ الكنيسة ترجمة القمص مرقس داود والمترجم قبطي مصرى:

في الفصل العاشر تحت عنوان "الطريقة التي يذكر بها يوسيفوس الأسفار الإلهية" نجد ما نصه:

<sup>·... (</sup>١) لذلك فليست لدينا أسفار كثيرة تختلف مع بعضها وتتناقض. بل لدينا فقط اثنان وعشرون سفرا، تتضمن تاريخ كل العصور. والمسلم به بحق أنها أسفار إلهية.

<sup>(</sup>Y) «من هذه خمسة أسفار كتبها موسى، تتضمن الناموس ورواية أصل الإنسان ويستمر التاريخ إلى =

# المتنازع عليها، (٣) الأسفار المرفوضة (الزائفة أو غير الشرعية Spurious). وإذا جمعنا

```
= موته. وتشتمل هذه الحقية نحو ثلاثة آلاف سنة. .. (يضيف المترجم:)
          (١) " (لم يدونها يوسيفوس بالتفصيل ولكنها على الأرجح كانت هكذا:
                                                     ۱ ... ٥ أسفار موسى
             ١٤- أرميا ومراثى أرميا
                                                               ٦- يشوع
                       ١٥- حزقيال
                                                      ٧- القضاة وراعوث
                        ١٦- دانيال
                                                             ٨- صموئيل
     ١٧- الأنبياء الصغار الانتا عشر
                                                               ٩- الملوك
                         ۱۸– أيوب
                                                         ١٠- أخبار الأيام
                       ۱۹- مزامیر
                                                        ١١- عزرا ونعميا
                         ۲۰ أمثال
                                                              ١٢- أستير
                        ٢١- الحامعة
                                                              ١٢- أشعيا
                 ٢٢- نشيد الأنشاد .
                                                       ۱- ٥ أسفار موسى
                       ۱۲- المزامير
١٧ – أشعياء
```

ويقرر أوريجانوس في ك٦٠ ف ٢٥ من هذا التاريخ أن عدد الأسفار ٢٢ كما يلي:

٦- يشوع ١٢- أمثال ۱۸ - أرمياء ومراثبه ورسالته ٧- قضاة وراعوث ١٤- الجامعة ۱۹ - دانیال ٨- صموئيل ١٥- نشيد الأنشاد ۲۰ - حزفيال ٩- الملوك ١٦- الأنبياء الصغار حسب ٢١- أيوب ٢٢- أستير". ١٠-أخبار الأيام رأى روفينوس

١١- عزرا الأول والثاني

- (٣) ومن موت موسى إلى موت أرتحشستا، الذي خلف اكزرسيس على عرش فارس، كتب الأنبياء الذين جاءوا بعد موسى تاريخ عصورهم في ثلاثة عشر سفرا ٢ أما الأسفار الأربعة الأخرى فتتضمن: تسابيح لله ووصايا لتقويم حياة البشر.
- (٤) ومن أيام أرتحشستا إلى يومنا هذا دونت كل الحوادث. ولكننا لا نستطيع أن نضع فيما دون نفس الثقة التي نضعها في التواريخ السابقة، لأنه لم تكن هناك سلسلة متعاقبة من الأنبياء أثناء هذه الفترة ٣.
- (٥) أما مقدار تمسكنا بكتاباتنا فيتضح تماما من موقفنا بإزائها. لأنه رغما عن انقضاء فترة طويلة عليها فلم يتجاسر أحد أن يضيف إليها أو يحَّدْف منها شيئًا. لأن اليهود جُبلوا منذ ولادتهم على اعتبارها تعاليم الله. والتمسك بها، والموت من أجلها بسرور إن لزم الأمر".

هذه الملاحظات التي دونها المؤرخ رأيت من النافع إثباتها في هذه المناسبة."

"وعلاوة على هذه يوجد أيضا سفرا المكابيين.

والغريب هنا إغفاله لأسفار الأنبياء الصغار وإثباته لرسالة أرميا، ويرجح الجميع أن إغفال أسفار الأنبياء الاثنى عشر كان مجرد خطأ من النساخ بدليل أنه كتب عنها تفسيرا كما قد أضاف سفرى المكابيين، إلا أنه بدون شك لا يدخل ضمن الاثنين وعشرين سفرا (انظر : ك ٦١٥٥).

(٢) هي: ٥- أخبار الأيام ۱۰ – حزقیال ۱- یشوع ٦- عزرا ونعميا ۱۱– دانیال ٢- القضاة وراعوث ١٢- الأنبياء الصغار الاثنا عشر ٧- أستير ٣- صموئيل ١٣- أيوب . ۸- أشميا ٤- الملوك ٩- أرميا ومراثيه

(٢) إن أرتحشستا المشار إليه هنا هو أرتحشستا لونجيمانوس الذي ملك من سنة ٢٦٤-٢٥ق.م. وفي أيامه قام كل من عزرا ونعميا بمهمته، وتتبأ الأنبياء الأخيرون. وهي أواخر أيامه أو أوائل أيامه داريوس ضنباً ملاخي الذي هو آخر الأنبياء. وكان الشائع بين اليهود أن روح النبوة انتهت بانتهاء نبوات حجى وزكريا وملاخي."

هكيسة الأولى \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ الأولى \_\_\_\_\_\_

## الأسفار من النوع الأول والأسفار من النوع الثاني وجدناها سبعة وعشرين سفرا من

ومن رسائل الدعاة (الرسل) يذكر يوسابيوس:

- (١) إن رسالة يطرس الأولى معترف بصحتها . وقد استعملها الشيوخ الأقدمون في كتابتهم كسفر لا يقبل أي نزاع. على أننا علمنا بأن رسالته الثانية الموجودة بين أيدينا الآن ليست ضمن الأسفار القانونية ولكنها مع ذلك إذ اتضحت نافعة للكثيرين فقد استعملت مع باقى الأسفار.
- (٣) أما ما يسمى "أعمال بطرس" و "الإنجيل" الذي يحمل اسمه و"الكرازة" و"الرؤيا" كما سميت فإننا نعلم أنها لم تقبل من الجميع لأنه لم يقتبس منها أي كاتب حديث أو قديم.
- (٢) على أننى سأحرص أن أبين في مؤلفي التاريخي \_علاوة على التسلسل الرسمى ٢ ـ ما اعتاد كتاب الكنيسة اقتباسه من وقت لآخر من الأسفار المتنازع عليها، وما قالوه عن الأسفار القانونية المقبولة، وعن غيرها.
- (٤) أما الأسفار التي تحمل اسم يطرس فالذي أعرفه هو أن رسالة واحدة فقط قانونية ومعترف بها من الشيوخ الأقدمن.
- (a) وأما رسائل بولس الأربع عشرة فهي معروفة ولا نزاع عليها، وليس من الأمانه التغاضي عن هذه الحقيقة وهي أن البعض رفضوا رسالة العبرانيين قائلين إن كنيسة روما تشككت فيها على أساس أن بولس لم يكتبها. أما ما قاله الذين سبقونا عن هذه الرسالة فسأفرد له مكانا خاصا في الموضع المناسب ـ ٣. وأما عن أعمال بولس فلم أجده بين الأسفار غير المتنازع عليها .
- (1) ولكن نظرا لأن نفس الرسول في تحيته الواردة بآخر رسالة رومية ٤ ذكر \_ضمن من ذكرهم- هرماس الذي ينسب إليه السفر المسمى "الراعى" ٥ فيجب ملاحظة أن هذا السفر أيضا متنازع عليه ولا يمكن وضعه ضمن الأسفار المعترف بها، مع أن البعض يعتبرونه لا غنى عنه سيما عند من يريدون تعلم مبادئ الإيمان. وعلى أي حال فنحن نعرف أنه يقرأ في الكنائس، كما تبينت أن البعض من أقدم الكتاب اقتبسوا منه.
  - (٧) وهذا يكفى لإيضاح الأسفار غير المتنازع عليها والأسفار غير المعترف بها من الجميع.
     وفى الفصل ٢٥ الأسفار الإلهية المقبولة والأسفار غير المقبولة يذكر":
- (١) وطالمًا كنا بصدد البحث في هذا الموضوع فمن المناسب أن نحصى كتابات العهد الجديد السابق ذكرها، وأول كل شيء إذًا يجب أن توضع الأناجيل الأربعة، يليها سفر أعمال الرسل.
- (٢) بعد هذا يجب وضع رسائل پولس، ويليها في الترتيب رسالة يوحنا الأولى التى بين أيدينا، وأيضا رسالة بطرس، بعد ذلك توضع إن كان ذلك مناسبا حقا رؤيا يوحنا التى سنبين الآراء المختلفة عنها في الوقت المناسب. هذه إذا هي جميعا ضمن الأسفار المقبولة.
- (٢) أما الأسفار المتنازع عليها، المعترف بها من الكثيرين بالرغم من هذا، هبين أيدينا الرسالة التى تُسمى رسالة يعقوب ورسالة يهوذا وأيضا رسالة بطرس الثانية، والرسالتان اللتان يُطلق عليهما رسالتا يوحنا الثانية والتالثة، سواء انتسبتا إلى الإنجيلي يوحنا المروف أم إلى يوحنا بنفس الاسم.
- (٤) وضمن الأسفار المرفوضة يجب أن نمتبر أيضا أعمال يولس وما يسمى بسفر الراعى، ورؤيا بطرس، يُضاف إلى هذا رسالة برنابا التي لاتزال باقية، وما يسمى تعاليم الرسل، وإلى جانب هذه كما قدمت رؤيا يوحنا، إن كان ذلك مناسبا، التي يرفضها البعض كما قدمت، ولكن الآخرين يضعونها ضمن الأسفار المقبولة.
- (٥) وضمن هذه النتيجة يضع البعض أيضا إنجيل العبرانيين الذي يجد فيه العبرانيون الذين قبلوا المسيح فيه لذة خاصة، وكل هذه يمكن اعتبارها ضمن الأسفار المتنازع عليها.
- (١) على أننا مع هذا نرى أنفسنا مضطرين لتقديم قائمة عن هذه أيضا لإمكان التمييز بين الأسفار التى تعتبر ـ وققا للتقاليد الكنسية حقيقية وقانونية ومقبولة، وتلك الأخرى التى وإن كانت متنازعا عليها وغير قانونية، إلا أنها في الوقت نفسه معروفة لدى معظم الكتاب الكنسيين. إننا نرى أنفسنا مضطرين لتقديم هذه القائمة التى تضم تلك التى سيتحدث عنها الهراطقة باسم الرسل التى تشمل مثلا أناجيل مثل بطرس وتوما ومتياس وخلافهم، وأعمال أندراوس ويوحنا وسائر الرسل، هذه التى يحسب أى واحد من كتاب الكنيسة أنها تستحق الإشارة إليها في كتاباتهم...".

أسفار العهد الجديد كما هى معروفة اليوم، وتظهر هنا الأسفار فى خطاب العيد أر خطاب العيد أر خطاب العيد أو خطاب الابتهاج St. Athnasius الذى كتبه القديس أثناسيوس St. Jerome الذى كتبه القديس أوغ سطين موافقة القديس چيروم St. Jerome والتى ضمنت موافقة القديس چيروم Hippo وفي قرطاچة Carthage وأقرها وصدًّق عليها المجمع الكنسى في Hippo وفي قرطاچة عليها (۲۹۳) وفي قرطاچة (۲۹۷).

وبسبب إدراج هذه الأسفار السبعة والعشرين في القائمة المعتمدة لأسفار العهد الجديد، أصبحت هي - من خلال عملية تاريخية - هي الأسفار المعترف بها. لكن قصر هذه القائمة عليها لا يعني إغلاق الباب عليها وحدها أو أنها أكثر روحانية من الكتابات التي أتت بعد ذلك، فما دامت المسيحية ديانة تاريخية (أي تكونت عبر التاريخ) وما دام الإيمان المسيحي قائمًا على التحرر أو الإعتاق التاريخي الذي عَمِلة الله في وقت محدد ومكان معين، فإن الشهادة أو البينة ترجع للحقيقة التاريخية التي مؤداها أن هذه الحوادث التي تم بها الخلاص أو التحرر والانعتاق redemption تعتبر ذات أهمية أساسية. هذه الكتابات هي الشاهد الأول على هذه الأحداث وهي التي تفسرها ، واعتمادا على هذه الكتابات الأولى قامت الكتابات اللاحقة، وجرت حركة إعادة التفسير اعتمادا عليها أيضا.

## عقيدة التثليث

لم يهتم من أتى بعد الرسل (الدعاة الأوائل) مباشرة ببحث مسألة العلاقة بين الأب والروح القدس، فلم يهتموا سوى بقدسية الابن (انظر على سبيل المثال: -Ignatdi والابن والروح القدس، فلم يهتموا سوى بقدسية الابن (انظر على سبيل المثال: - us, Ephesians xvlll, 2, Justin Martyr, Dialogue 63, Ire naeus Heresies III, 6,2) والمضمون المقدس - بشكل غير مباشر - للروح، ولم يذهبوا لأبعد من ذلك. بل عندما طرحت هذه المسألة نفسها كانوا يكتفون باستخدام مصطلحات العهد القديم التى كان كتاب العهد الجديد يستخدمونها بالفعل، ويُعتبر الموجز الذي ذكره جوستين مارتير كتاب العهد الجديد يستخدم فالبا كان يُقال بهذا الشأن (ت١٦٧-١٦٧)، باعتبار الابن (\*) Son هو التعبير المستخدم غالبا في العهد القديم لتباين العلاقة بين الله والإنسان:

<sup>(\*)</sup> والعهد القديم لا يعنى أبدًا ابنًا على الحقيقة واليهود يوحدون ذات الله وصفاته، مع بعض الشطط الذى لا يوافق عليه المسلمون. راجع القسم الخاص باليهودية. (المترجم).

خالله أنجب begat في البداية قبل كل المخلوقات قوى أو طاقة عقلية معينة، انبثقت منه the Glory of the Lord وأطلق عليها الروح القدس أو عظمة الرب from himself وأحيانا الابن ومرة أخرى الحكمة Wisdom ومرة ثالثة الملاك Angel ثم الرب أو السيد Lord والكلمة Word، وفي مناسبة أخرى أطلقت هذه القوة أو الطاقة على نفسها اسم النقيب أو الرئيس Captain عندما تجلت في شكل بَشَرى ليشوع بن نون Oshua the son المكن استدعاؤه أو طلبه بكل هذه المسميات مادام يقدم خدماته وققا لإرادة الله ومشيئته was begotten وقفا لإرادة الله ومشيئته (Dialogue 61).

ومن مصدر تُوراتى مُماثل نجد القديس إيرينياس Irenaeus (تُوفِّى حوالى ٢٠٠م) على عكس الفنوسطيين Gnostics الذين اختزلوا الابن والروح القدس لمجرد فيوضات ريانية أو انبثاقات من الله emanaions ، نجده يشير إليهما باعتبارهما يدّى الله Hersies (Tv) Two hands of God (20.1) مفرِّقًا الروح القدس بالحكمة ومشيرا للابن بالكلمة Word وعلى أية حال، فمن بين كل هذه المسميات وجدنا أن (الكلمة) هي التي حازت على تركيز أكبر عند كتاب القرن الثاني للميلاد، وقد انقسم حديثهم عنها إلى ثلاث مجموعات رئيسية:

أولها: كان هناك أولئك الذين اعتبروا الكلمة هي الروح التفسيري لله، إذ يقول القديس جوستين Justin Martyr إن "القوة أو الطاقة التي أرسلها الأب" تسمى "الكلمة لأنها (أو لأنه) هي حملت رسالة الأب إلى البشر" (Dialogue 128).

وثانيها: كان هناك الذين اعتبروا (الكلمة) مبدأ عقليا أو مبدأ العقلانية principle وثانيها: كان هناك الذين اعتبروا (الكلمة) أبنه الكلمة الذى به اشترك كل أجناس البشر، أو بتعبير آخر أصبح كل أجناس البشر مشاركين، وإن أولئك الذين يعيشون بالكلمة (أى بطريقة عقلية) هم مسيحيون حتى لو كان الظن أنهم ملحدون Apology I,xlvi).

وثالثها: كان هناك الذين كانت الكلمة بالنسبة لهم هى التعبير الخلاق عن إرادة الله، وعلى هذا فإن هيپولتيوس Hippolytus (تُوفى ٢٣٦) يقول إن الكلمة "كانت سبب كل شيء" لأنه (أو لأنها) تحمل (أو يحمل) في طياتها إرادة سلفها الأعلى أو جدها (Refutation x, 33,2) Progenitor). ورغم أن هذه الفكرة كانت ذات قيمة خاصة

باعتبارها سلاحا في أيدى المدافعين عن المسيحية الذين عمدوا إلى جعل المسيحية مقبولة لدى العقل الهيلينيستى - إلا أنه لم يُقدر لها أن تسود كطريقة للتفسير؛ لأنها لم تكن تميل - فحسب - للتعمية على العنصر الشخصى في الوحي من الله، وإنما أيضا لجعل الابن تابعا أو ثانويا أو (مرءوسًا) للأب Subordinate to the Father . وقد انبثقت هذه النظرة من معنيين رئيسيين للكلمة، هذان المعنيان اللذان تناولناهما آنفا عند دراسة افتتاحية الإنجيل الرابع (إنجيل يوحنا)، فقد يكون المقصود هو الكلمة الجوهرية أو الباطنة افتتاحية أو الكلمة كاداة تعبير أو المعبير بها Word expressed . وقد أدى هذا ببعض المفكرين المسيحيين إلى افتراض مرحلتين لوجود الكلمة، فيما يتعلق بهذين المعنيين للمصطلح (الكلمة)، فمن الأزل أو منذ الأبد أو منذ اللابداية وسكن) العقل في كلمة) ينظر إليه باعتباره كامنا في الأب والسهوالتي كان فيها (الكلمة) هو كلمة) ينظر إليه باعتباره كامنا في الأب وسليما الفكر عندما يعبر عن نفسه أو يجرى المثل، انطلق (أي الكلمة) على نحو ما يعمل الفكر عندما يعبر عن نفسه أو يجرى التعبير عنه بالكلام أو الحديث) (Tertullian, Against Praxeas 5) . هذا في الواقع يجعل الابن مهمة أو وظيفة Function غير شخصية، أو غير مُجسَّمة أو مجرَّدة للأب يجعل الابن مهمة أو وظيفة Function غير شخصية، أو غير مُجسَّمة أو مجرَّدة للأب

هذه الفكرة التى تعنى أن الابن تابع أو ثانوى بالنسبة للأبهتها (أو طبيعته) إلا استمرت لفترة طويلة راسخة. ولم تتغير شخصية الكلمة أو طبيعتها (أو طبيعته) إلا على يد الباحث السكندرى الكبير أوريجن Origen (ت ٢٥٥م) الذى عمد إلى التفريق بين الخلق Creation والانبثاق derivation (أو الاشتقاق)، وعلى هذا، فقد اعتبر الابن ليس مخلوقًا وإنما هو منبثق من الأب أو بتعبير آخر انبثق وجوده من الأب الذى هو (أى الأب) ينبوع الألوهية، ولسوء الحظ، فلكون المصطلحات لم تكن كافية للتعبير عن غرضه فقد فشل أى أوريجن في التفرقة بوضوح بين الخلق والانبثاق (الاشتقاق)، ونتج عن هذا بعد ذلك ظهور فكرة الأب غير العالم أو غير المقصود -unwit التى حملت فكرة التبعية (كون الكلمة تابعًا أو ثانويًا) إلى الحد الذي بدت فيه تدعو لتعدد الآلهة التبعية (كون الكلمة تابعًا أو ثانويًا) إلى الحد الذي بدت فيه تدعو لتعدد الآلهة

<sup>(\*)</sup> طبعًا هرطقة من وجهة نظر الكاتب، لكن الآريوسية في نظرتها للمسيح مطابقة تمامًا لما قال به الإسلام. (المترجم)

Polytheism، فى الوقت نفسه الذى جرى فيه التفكير فى الأمر (الكلمة) كان هناك كتاب آخرون يتقدمون بخطى سريعة فى استخلاص نتائجهم غير النهائية (التجريبية)؛ فظهرت حركتان فكريتان وجدتا التعبير عن مضمونهما فى نهاية القرن الثانى للميلاد والعقود الأولى من القرن الثالث، وأعنى بهما حركة التبني Adoptionism، والحركة الشكلية أو المشروطية Modalism.

وفي هذه الفترة قبلت الكنيسية في غالبها \_ على أساس قاعدة الإيمان- طرق الصلوات والعبادة، وكتابات الرسل (الدعاة الأوائل) ـ ثلاث عقائد: (١) الله واحد، (٢) يسوع ابن الله ومن ثُم فهو محل للعبادة (يُعبد)، (٣) الابن ليس هو نفسه الأب أو ليس مطابقًا للأب identical with.أما أصحاب حركة التبني، وكان على رأسهم عامل جلود يسمى ثيودوتس Theodtus وصل إلى روما حوالي سنة ١٩٠م، فقد رفض المقولة الثانية (رفض أن يكون المسيح معبودا أو موضوعًا للعبادة) وآمن بالقولتين الأولى والثانية (أي آمن بأن الله واحد وأن الابن ليس هو نفسه الأب، أو بتعبير آخر رفض أن يكون المسيح هو الله. ومن هنا فقد ذهب أصحاب حركة التبني إلى أن يسوع كان مجرد إنسان مُلئَّ بالطاقة المقدسة أو الإلهية divine power عند التعميد ورفعه الله ليكون عند يده اليمني بسبب امتيازه الفائق Surpassing ecellence، أما أصحاب الحركة الشكلية أو المشروطية \_ Modalism من ناحية أخرى \_ الذين كان على رأسهم رجل دين (إكليريكي) يُقًال له سابليوس Sabellius الذي وصل إلى روما حوالي سنة ٢١٥، فقد رفض المقولة الثالثة التي مؤداها أن الابن ليس مطابقًا للأب أو ليس هو نفسه identical with وأكد المقولتين الأولى والثانية (أن الله واحد، وأن يسوع ابن الله يجب أن يُعبد)؛ لذا فقد أكد أصحاب هذه الحركة أن الأب والابن مظهران اثنان لنفس الوجود (يستخدم المسيحيون المصريون لفظ أقنوم في هذه الحال، أي أنهما أقنومان لموجود واحد) -but two designa tions for one & the asme person جَلَّى نفسه بطرق ثلاث مختلفة: في الخلق كآب، وفي الخلاص كابن، وفي التبرير أو القداسة sanctification كروح قدس، وعلى هذا فالله ـ سبحانه ـ موجود واحد one person ذو ثلاثة مظاهر أو ظهورات أو تجليات (ربما يفضل المسيحيون المصريون في هذا السياق كلمة أقانيم)، وبتعبير آخر فإن تعاليمهم كانت أساسا توحيدية unitarian بهذا المفهوم السابق.

ولم تكن حركة التبنّى الآنف ذكرها تشكل أبدا خطرًا كبيرا بالنسبة للكنيسة بسبب رفضها \_ أى الحركة \_ الواضح لألوهية المسيح، والشكليون أو المشروطيون \_ أيضا \_

باعترافهم بالأب والابن قد جعلوا الشركة أو المشاركة Communion الجوهرية بين المسيح والأب غير ذات معنى (هراء)، مع أن هذه الشركة أو المشاركة هي ملمح جوهري في الأناجيل، والتي تتضمن الاعتقاد في أن الله نفسه كان مسئولاً عن إيجاد نفسه -re vealing himself بمسميات مختلفة لم تكن توازى أو تماثل الحقائق الأبدية. لكن تركيز الحركة الشديد على واحدية الله (كونه واحدًا) لم يكن بغير جاذبية، وقد احتشدت هذه الفكرة في إجابة الكاتب الشمال أفريقي الكبير Tertullian's against praxeas (حوالي سنة ٢١٣م) الذي وضع فيه أُسُس الصيغة الغربية المتعلقة بعقيدة التثليث Trinitarian belief. وقد اهتم ترتليان في عرضه بثلاثة أمور: أولها، التمعن في الكتاب المقدس لإظهار أن الابن منفصل عن الأب أو متميز عن الأب (أي يمكن تمييزه عنه) distinct from . وثانيها، سياقه أدلة عقلية محورها القياس للدلالة على أن الوحدة أو التوحد unity لا تعنى بالضرورة استبعاد كونهما أكثر من واحد أو بتعبير آخر الوحدة لا تنفي التعدد plurality بالضرورة، وثالثها اهتمامه بتقرير العلاقة بين الأب والابن والروح القدس ليدافع عن كون الثلاثة واحدا (متحدين) ومنفصلين في الوقت نفسه. أو بتعبير آخر في حالة وحدة لا تنفى التعدد their unity and their plurality، وقد لخص دعوته فيما يتعلق بهذه النقطة الأخيرة في الكلمات التالية: "إن الثلاثة واحد، أعنى واحد بوحدة الجوهر Unity of substance، بينما مع ذلك لا بد من الانتباه لسر التركيب الداخلي الذي ينظم الوحدة Unity هي تثليث trinity، فالأب والابن والروح القدس ثلاثة لكن ليس من حيث النوعية أي ليسوا ثلاث نوعيات، وإنما ثلاثة من حيث التعاقب أو الترتيب non statu sed gradu ثلاثة ليس في الجوهر أي ليسوا من جواهر ثلاثة، وإنما ثلاثة من حيث الجوانب أو الزوايا non substantia sed forma ثلاثة ليس في السلطان أى ليس لكل منها سلطان من نوع خاص، وإنما في الظهورات أو التجليات manifestation (non operestate sed specie) حتى لو كانوا من جوهر واحد ونوع واحد وسلطان واحد فهم إله واحد تخرج منه هذه التتابعات، وهذه الجوانب وهذه التجليات أو الظهورات متخذة اسم الأب والابن والروح القدس . هؤلاء الثلاثة كما قرر المؤلف في مواضع أخرى \_ هم ذوات أو كيانات Persons (يفضل المسيحيون المصريون لفظ أقانيه Persons) كل منها واع بذاته being Conscions of themselves كل منها واع بذاته tulian يعنى بالجوهر أشيء موجود"، وهو يعتقد أن الله جوهر واحد أي شيء واحد -b ject ممثل في ثلاثة شخوص أو كيانات persons (أقانيم بتعبير المسيحيين المصريين) أو طود توابع Subjects الواحد منهم يكمل الآخرين أى الوحدة مع التعدد Subjects وحدة في الأصل ووحدة في الجوهر، فالابن من جوهر الأب - tring من الله هذاه لا المناك وحدة في الأصل ووحدة في الجوهر، فالابن من جوهر الأب الأصل هذاه لا مناك المناك المناك المناك المناك الأب المناك المناك الأب النباق الشعاع من الشمس والنبات من المنحل المروح القدس في هذاه الوحدة. ومن هنا كانت صيغة ترتليان المناك الروح القدس في هذاه الوحدة. ومن هنا كانت صيغة ترتليان الاسلام المناك المناك

كان آريوس رئيس كنيسة فى بُكاليا Baucalis فى الإسكندرية، وقد حقق شهرة للمرة الأولى فى حوالى سنة ٢١٩. وكانت تعاليمه التى سرعان ما استهجنها أسقفه تقضى بأن الابن (المسيح) مخلوق، وأنه (المسيح) أُوّل خلق الله وأكثرهم كمالا، ولكن هذا لا يمنع أنه واحد خَلَقَه الله، وأكثر من هذا لقد ركز على قياس التمثيل بين الإنسان وقدسية الله (قدسية الأبوة divine fatherhood) فقال إن الابن البشرى (المسيح) كان فى وقت من الأوقات تابعا للأب (الله)، ومن ثم فالابن القدس (المسيح) لا بد أن يكون متأخرًا فى الوجود عن الأب (الله) أى أنه وُجد بعده، ومن هنا فقد كان هناك زمان لم يكن فيه المسيح موجودا once he was not before he was begotten he was not فقبل أن يولد لم يكن. وكانت هذه الأفكار تحمل فكرة أوريجين Origen الخاصة بتبعية الابن يولد لم يكن. وكانت هذه الأفكار تحمل فكرة أوريجين الخاصة بتبعية الابن للأب (كون المسيح تابعا لله) مع تطرف شديد، مع تركيز آريوس على إنكار الوجود الأبدى للابن (إنكار أنه موجود منذ الأزل)، وهذا يعنى أنه مادام الابن قد ولد فى الأبدية أو السرمدية والدوساء أي خارج الزمن، حيث لم يكن هناك (قبل) ولا (بعد) فليس هناك (بداية) ولا (نهاية) للعملية. لقد فتح آريوس حقا الباب أمام تعدد الآلهة(\*)

<sup>(\*)</sup> الواقع أن آريوس وقر المسيح وأجله ولم يعبده. (المترجم).

طالما أنه لم يرفض عبادة المسيح التى كانت فيما يرى عبادة لمخلوق، يستحق التكريم والتشريف، لكنه أنكر قدسيته (إلهيته) الكاملة. ولم يتباطأ خصوم آريوس فى التقاط ما قاله وسعيا لإحلال السلام دعا الإمبراطور قسطنطين إلى عقد مجمع فى نيقية Nicaea فى سنة ٣٢٥م.

لقد أدان مجمع نيقية آريوس، وأصدر أيضا قانون إيمان statement of faith بقصد أن يجعل موقف الأرثوذكس واضحا. وعلى هذا، فقد جرى التأكيد (في هذا المجمع) على أن الابن "مولود لا مخلوق" وأنه كان "في جوهر الآب نفسه"، وهذا يعني أنه جزء منه "of the same stuff"، أو بتعبير آخر من نفس الجوهر. وهذا يعنى \_ على هذا \_ التأكيد على أنه ما يكون عليه الأب يكون عليه الابن أيضا \_ كلاهما له صفة الألوهية تماما full divine. لكن هذا لم يحل مشكلة "الوحدة الإلهية" بين الأب والابن، وكل ما فعله أولئك الذين صاغوا قانون الإيمان في مجمع نيقية أنهم أكدوا ألوهية المسيح الكاملة والمطلقة ردًا على ما قال به آريوس. بل إنه حتى عبارة من "نفس الجوهر" of "one content قد تعنى أيضا" من نفس المحتوى of one content أو لهما محتوى واحد" وبهذا المعنى حملت على العلاقة بين الآب والابن ـ كما ذهب أثناسيوس St. Athanasius (تُوفِّي ٣٧٣ م) المعارض الكبير لآريوس، لقد استخدم أنتاسيوس هذه العبارة ليعلن أن ألوهية المسيح الكاملة تنطوى على تماثل في محتوى الذوات المقدسة divine persons (أو الأقانيم وهو التعبير الشائع بين المسيحيين الشرقيين ) (انظر على سبيل المثال: Of Synods,42,51,53) ، وأكثر من هذا فقد طبق أثناسيوس هذا على الروح القدس To (Serapion ,1,27 وعلى هذا فهمت وحدة الثالوث أي على أساس أن الثلاثة من جوهر واحد، وبالتالي فالله موجود مُدرّرك واحد. وعلى هذا فالآب والابن والروح القدس ليسوا شخوصا (أقانيم) متساوية وإنما من جوهر واحد، وبالتالي فهي ( الشخوص أو الأقانيم ) تُكُوِّن موجودًا واحدا one being.

وهكذا نجع أثناسيوس فى شرح كيف أن الآب والابن والروح القدس يُنظر إليهم كإله واحد. وقد قبل القديس بازل القيصرى Basil of Caesarea (تُوفِّى ٣٩٧ م) وأخوه جريجورى Gregory of Nazianus (توفى ٣٩٤) وصديقهما جريجورى Gregory of Nyssa (توفى حوالى ٣٩٠ م) وهم الذين عُرفوا بشلاثى كپادوكا حوالى ٣٩٠ م) وهم الذين عُرفوا بشلاثى كپادوكا تعاليم أثناسيوس واتخذوا خطوة أبعد لشرح كيف أن الله الواحد هو \_ مع ذلك \_ ثلاثة. لقد راحوا يدَّعون أن الله موجود واحد بسبب وحدة جوهره؛ لكن هذا الواحد ينطوى

على ثلاثة حضورات أو ظهورات غير ذاتية أو موضوعية objective preseutations (لنُقُل أقانيم)، هي: الآب والابن والروح القدس. هؤلاء الشخوص أو الذوات (الكيانات أو الأقانيم) يجرى التمييز بين كل منها والآخرين، بخصائص فردية هي في حقيقتها أسلوب أو نوع من الوجود، بمعنى أنَّ وجود كل ذات من هذه الذوات مختلف عن وجود الذوات الأخرى modes of existence . فالآب \_ باعتباره مصدرًا للألوهية \_ لم يولد وتلك خاصيته الميزة بينما الابن مولود ، أما الروح القدس فمنبثقة أي أن وجودها وجود انبثاق Proceeding. وقد تم استقاء المصطلحات المستخدمة من العهد الجديد (الأناجيل وأعمال الرسل) (\*) إذ ورد في إنجيل يوحنا، الإصحاح الأول، الفقرة ١٤ أن المسيح هو والكلمة صار جسدا... كما لوحيد من الآب وأن الروح القدس هي "المرزي الذي ممأرسله أنا إليكم من الآب روح الحق الذي من عند الآب ينبثق، يشهد لي ..." (إنجيل يوحنا، الإصحاح ١٥، الفقرة ٢٦). وعلى هذا فعلاقة الآب بالابن هي علاقة من يلد الآخر، وعلاقة الروح القدس بالابن هي علاقة انبثاق ، أي انبثاق الروح القدس من الآب، وهذا لا يعنى دونية أي طرف من أطراف الثالوث طالما أن هذه العملية (الولادة أو الانبثاق) تمت في الأبدية أو السرمدية، أي حيث لم يكن هناك قبل ولا بعد، ولا بداية ولا نهاية. وعلى هذا فهذه الأساليب أو الطرائق في الوجود تشير الى علاقات بين ذوات (أقانيم) إلهية. وبالتالي تعبر عن عملية أزلية (سرمدية أبدية) مستمرة المفعول أو فاعلة باستمرار خلال الموجود الإلهي (الله). هنا نجد أن الله .. من منظور التحليل الداخلي ـ واحد، لكنه من منظور الحضور الخارجي أو التجلي الخارجي (المقصود خارج ذاته) ثلاثة ذوات (أو شخوص أو أقانيم ... إلخ ). هذه الصياغة الدقيقة لعقيدة التثليث قد أسىء فهمها جزئيا في القرنين السادس والسابع ، لكن من خلال جهود مؤلف مجهول معروف بسيريل ـ الزائف Pseudo-Cyril أدرج كتاباته يوحنا الدمشقى (المتوفى ٧٤٩ م) في كتابه "عن العقيدة الأورثوذكسية Of the Orthodox faith" تمت استعادة عقيدة ثلاثي كيادوكا الآنف ذكرها Cappadocian statement"، وأصبحت هذه العقيدة هي العقيدة المعتمدة للأورثوذكسية الشرقية، ولم يساعد سيريل ـ الزائف فقط في الاحتفاظ برؤية أسلافه، بل أيضا ركز على مزيد من المصطلحات للتأكيد على التوحيد أو الوحدة في التثليث Unity in trinity . هذا المصطلح يلخص جانبا واحدا من الرواية الواردة في الأناجيل لم تكن قد حظيت باهتمام من قبل ، ففي إنجيل يوحنا

<sup>(\*)</sup> الدعاة الأوائل للمسيحية. (المترجم).

(الإصحاح ١٤، الفقرة ١٠) يقول يسوع: "أنا في الآب أو الآب فيَّ"، وعلى هذا فالأقانيم (الذوات) الإلهية متساوية التمادُّ، أي ممتدة الامتداد نفسه في الزمان والمكان -Coexten sive . وقد عبر سيريل . الزائف عن هذا "بالكلمة " Coinherence، وعلى هذا إذا بدأ المرء بهذه الظهورات الثلاثة أو تجليات الله فلا خوف من الوقوع في شرك عبادة ثلاثة آلهة (الاعتقاد في أن الآب والابن والروح القدس ثلاثة آلهة متميزة the Trinity : "الآب هو الله الواحد الحق الأبدى، منه وحده تنبعث قوة الألوهية هـذه، ورغم أنها انتقلت للابن وتمركزت فيه إلا أنها تعود مرة أخرى للآب من خلال اشتراكهما (الآب والابن) في الجوهر" (C.31)، والتماثل في الجوهر هو أيضا في لب التعاليم المتعلقة بالتثليت التي قال بها القديس هيلاري Hilary of poitiers (المتوفى ٣٦٧ م)، تلك الفكرة التي جعلها أكثر خصوبة خلال فترة نفيه في آسيا لكي يجعلها تتخذ موقفا وسطا بين لاهوت الشرق ولاهوت الغرب، وقد لعب دورا مشابها القديس أميروز البيلاني -St. Am brose of Milan (المتوفى ٣٩٧ م) الـذي اشتق كثيرا من أفكاره من القديس باسبليوس St. Basil ؛ إذ قال بأن كل ذات (أقنوم) من الذوات المقدسة لها \_ بكل ملتها \_ نفس الجوهر الذي لا ينقسم الذي لله، وفي الوقت نفسه فإن كل ذات (أقنوم) متميزة عن الأخرى بخصائصها الخاصة بها، ولم يغير القديس أوغسطين (ت ٣٤٠ م) \_ الذي تحول على يد القديس أمبروز Ambrose وتأثر بكتابات القديس هيلاري St. helary من هذا الوضع تغييرا كبيرا بصرف النظر عن تركيزه ( يستخدم المسيحيون المصريون كلمة تتبير ويعنون بها التركيز ) على انبثاق Procession الروح القدس من الآب والابن، فإن أهميته الرئيسية تكمن في قياساته المتعددة التي قدمها في محاولة منه لجعل فكرة التثليث trinity مفهومة بعض الشيء. وقد وجد تيار التعاليم الغربية أكثر الصياغات بساطة للتعبير عن نفسها في العقيدة التي أطلق عليها Athanasian Creed، وهي وثيقة تكاد تكون طقسية (نصف طقسية) ربما تعود في أصلها إلى الغال Gaul نحو نهاية القرن الخامس. ووفقا لهذه الوثيقة فإن العقيدة الكاثوليكية هي "أننا نعيد إلها واحدًا في ثلاثة، وثلاثة في واحد، فلا نحن نخلط النوات (الشخوص أو الأقانيم) ولا نحن نقسم الجوهر".

وعلى هذا فإن العقائد اليونانية واللاتينية ، كما تمت صياغتها أخيرا \_ كانت تختلف في المفهوم، فاللاتين يرون الله موجودا واحدا في ثلاثة ذوات أو شخوص أو أن له مراكز Centers ثلاثة من مراكز الوعي Consciousness، أو بتعبير آخر هو كيان واحد

به ثلاثة ذوات لكل ذات وعى خاص، أما بالنسبة لليونانيين فهو موجود واحد ذو ثلاثة مركات Objects، كما يُرى وكما يجرى التفكير فيه فهو ثلاثة، وكما يرى ويفكر فهو واحد على As seen and thought he is three, me seeing and thinkinghe is one. ولم يكن الغربيون واعين بهذا الفرق، وعلق القديس أوغسطين " من أجل الحديث في أشياء الغربيون واعين بهذا الفرق، وعلق القديس أوغسطين " من أجل الحديث في أشياء لا توصف أو لا ينطق بها لفرط قداستها ineffable، ذلك أننا على نحو ما قد نكون قادرين على التعبير عما لا نقدر التعبير عنه بشكل كامل ، فأصدقاؤنا اليونانيون تحدثوا عن روح واحد essence (؟) وثلاثة جواهر ، لكن اللاتين تحدثوا عن جوهر واحد Of the Trinity (711,7) وألاثة جواهر ، لكن اللاتين تحدثوا عن جوهر التثليث هي حقا محاولة لتصحيح حقائق التجربة المسيحية مع الله وتأصيلها. إنها التثليث هي حقا محاولة لتصحيح حقائق التجربة المسيحية مع الله وتأصيلها. إنها لا تنطوى على أي ادعاءات عقلية لشرح كل شيء، لأنها قائمة على قياس، لا يجب الضغط على تفاصيله ما دام الإنسان لا يستطيع أن يحيط بكل ما يتعلق بالله من حيث طبيعته الكاملة ، فالقديس جريجورى Gregory of Nazianzus يقول:" إنه من الصعب أن نصور إلهًا، أما أن نعبر عنه بالكلمات فهذا هو المستحيل" (Oration xxvii,4).

فالصعوبة التى أتت بها عقيدة التثايث هى كيف نتصور الله ثلاثة وواحدا فى الوقت نفسه، وهو الأمر الذى يجبرنا على الإيمان به ذلك النشاط الدينى المسيحى فى التاريخ. فإذا نظرنا لهذه المسألة من منظور حسابى لوجدنا حلها محالا ما دامت الوحدة - تتناقض رياضيا مع التعدد ، وأكثر من هذا فواحد زائد واحد زائد واحد الوحدات جمعها فى كل الأحوال ثلاثة، لكن هناك أنواعا أخرى من الوحدات غير الوحدات الرياضية، وحدات تنطوى على التعدد – ونعنى بذلك على نحو خاص الوحدات العضوية ، فالعضوية مقامت Organism توحد عناصر مختلفة فى حياة مفردة، وكلما كان الكاثن أرقى كانت وحدته أكثر تعقيدا، وعلى هذا فوحدة الجسد البشرى أكثر تعقيدا بكثير من وحدة الأميبا Amaeba (حيوان وحيد الخلية)، فالله يمكن فهمه من وجهة النظر هذه، فوحدته أو واحديته عدركات Unity of oneness ما يفكر اليونانيون أو ثلاث ذوات -per ثلاثة عناصر دافعر الغربيون ( اللاتين ). ومع هذا فكل أنواع الوحدات المادية أو الأرضية، لا يمكن قياسها تماما بالوحدة المقدسة (وحدة الذات الإلهية)؛ ولهذا السبب فإن عقيدة التثليث ليست في نطاق فهمنا بشكل كامل . رغم التدليل عقليا بشكل صارم .

## الاعتقاد في شخص المسيح

كما أن عقيدة التثليث كانت تقصد تقرير حقائق التجربة المسيحية وتؤمّنها فيما يتعلق بالله، فكذلك كانت العقيدة في شخص المسيح تهتم بالاحتفاظ بتلك العوامل التي استوت عليها التجربة المسيحية فيما يتعلق بالخلاص. وبهذا الصدد يمكن اعتبار مقولة القديس إيرينايوس Irenaeus مقولة نمطية: "إذا لم يقهر الإنسان عدو الإنسانية، فسيظل العدو دون قهر". ومرة أخرى: إذا لم يكن هناك الله الذي أعطى الخلاص طواعية، ما كنا لنحصل عليه. وإذا لم يتصل Joined to الإنسان بإله (أو يلتحق به )، فإنه - أى الإنسان - لا بمكن أن يصبح أبدا شريكا في حياة الاستقامة، أو بتعبير آخر في العيش بلا إثم Incorruptibility ذلك لأنه كان معتمدا على (مستندا إلى) الوسيط Mediator بين الله والانسان، فبعلاقته بكليهما - أي علاقة الوسيط - يجعل صلتهما صلا صداقة Friendship وتناغم Concord ويقدم الإنسان لله، ويوحى الله للإنسان، أو بتعبير While he revealed God to Man (Heresies, III, 18,7) آخر يقدم للإنسان، وحى الله ومن هنا انطلق إلى القول بأنه \_ على هذا \_ كان لا بد أن يكون الوسيط Mediator إله وإنسانا في الوقت نفسه \_ وهو التأكيد الذي نلقاه فعلا في كتابات العهد الجديد وخاصة في "الرسالة إلى العبرانيين" لكن المنحى التفكيري للمسيحيين الشرقيين من تعويلهم باطمئنان على هذه المقولة، فقد أرادوا أن يعرفوا مزيدا عن: "بأي معنى كاز المسيح إلهيًّا، وبأى معنى كان بشرًا"، وكان الجدل الذي أثاره آريوس مناسَبة لتقديم الإجابة عن السؤال الأول من هذين السؤالين. فقد كان الاعتقاد في شخص المسيح Christology \_ حقا \_ عنصرا مهما في تعاليم آريوس الباكرة، فقد كان يقول بأن المسيح هو كلمة متجسدة؛ وبالتالي فقد كان قابلا للتغير والماناة ـ وفقا لما تروى الأناجيل، ولهذا فلا بد أن ننظر للكلمة على أنها قابلة للتحول والتغير mutable، وعلى هذا فلا يمكن أن تكون مساوية لله، ونتيجة هذه المناقشات التي أثارها آريوس كانت ـ كما رأينا آنفا \_ هي التأكيد من جانب أعداء آريوس على أن المسيح كان "من جوهر واحد م الآب" وبالتالي ففيه الألوهية كاملة.

لقد كان التركيز على معارضة الآريوسية فيما يتعلق بالتحول أو التغير (تحول الكلمة أى المسيح وتغيره) mutability هو \_ إلى حد \_ الذى أدى بأبوليناريوس اللوديكى Appollinarius of Laodicea (تُوفى حوالى ٣٩٠)، الى إعلان عقيدته في شخص المسيح

(وإن كان الرد على الآريوسية لم يكن هو السبب) ومؤدّاها تأكيده على البشرية للرب الجسد Incarnate Lord، ويقبوله مفهوم التثليث البشري أو ذي الطبيعة البشرية باعتبار الكائن الحي جسدا وروحا Soul (روح الحياة أو مبدأ الهيمنة ) ونفسًا أو عقلاً Spirit or mind (أى الروح العاقلة أو مبدأ التحكم في الكائن البشري ) ـ أعلن أبوليناريوس Appollinarius بقبوله هذه الفكرة أنه ما دامت هناك خطيئة من غير المفترض أن يكون (أي وجود الخطية) بفعل الكلمة الأزلية أو كلمة ما قبل الأزل pre-existent الذي كان \_ على هذا كاملا لا يتغير، واعتقد أبوليناريوس بهذا أنه \_ أيضا \_ قد أنجز توضيحا جعل فهم الوحدة الحقيقية بين ما هو الإلهي وما هو بشرى في شخص واحد هو المسيح ـ أقرب ما يكون إلى الكمال. لقد اعتبر أن تقديم طبيعتين كاملتين قد ينطوى على ثنائية شخصية أو شخصية مزدوجة : فطبيعتان تعنى شخصين في ذاته (أي المسيح )؛ لذا فقد بشَّر أو علم بأن "الكلمة أصبحت لحمًّا (جسدًا) دون نفس أو عقل بشرى human mind"، وقد أُدين فكر أيوليناريوس في مجمع القسطنطينية المعقود في سنة ٣٨١. وقد عبر القديس جريجوري Gregory of Nazianzus عن هذه الإدانة بإحكام عندما قال: "إذا وثق المرء في إنسان بلا عقل أو نفس mind فهو حقا بلا معنى ولا يستحق الخلاص على الإطلاق، فلا مُبَرًّا إلا من اتحد مع الله، فهو الذي بالإضافة لاتحاده مع الله \_ ينال الخلاص، وإذا سقط نصف آدم half Adam فإن نصفه الآخر هو الذي ينال الخلاص، لكن إذا سيقط كل آدم the whole Adam اتحد معه كله ذلك الذي كان قد ولد \_ ونال الخلاص كله (أي كل آدم). لا تدعهم يضنون علينا بالخلاص الكامل، ولا تدعهم يحسبون المَخلِّص (المسيح) مجرَّد عظام بشر أو مجرد بشر ليس له من بشريته إلا . (Epistles 101,47,51) الشكل"

وعلى هذا، فبحلول الربع الأخير من القرن الرابع الميلادى كان هناك اتفاق (بين المسيحيين) وصل إلى أن الاعتقاد فى المسيح يتضمن الاعتقاد فى الوهيته الكاملة complete divinty. والسؤال التالى الذى أثير: وسو السؤال التالى الذى أثير: كيف نقتنع بالعلاقة بين الألوهية والبشرية؟ وهو السؤال الذى اهتم أبوليناريوس بالإجابة عنه. لقد طرح نسطورس Nostorius (ت. 201م) ويوتيشس كوان نتاج (ت. 201 م) إجابتين سرعان ما رُفِضَتا، فنسطورس \_ أسقف القسطنطينية \_ وكان نتاج المدرسة اللاهوتية فى أنطاكية Antioch التى انطلقت من توحيد الله (وحدة ذاته) وحود طبيعتين فى المسيح، وعلى الطبيعة

الأخلاقية أو المعنوية للبشرية (كون الكائن أو الموجود بشرا) manhood. ومدرسة الإسكندرية المقابلة لمدرسة أنطاكية، والتي كان أبوليناريوس Appollinaris ممثلا لها الطلقت من التعددية Plurality في الموجود الإلهي وركزت على وحدة أقنوم (أو ذات) المسيح الواحدة، وعلى وحدة وجوده الإلهي السابق للزمان (الأزلى) Pre- existent deity. وخطورة أفكار هذه المدرسة الأخيرة - كما رأينا - هي أن الطبيعة البشرية قد لا يُنظر إليها كطبيعة بشرية كاملة، وخطورة المدرسة الأولى (الأنطاكية) هي أن الأقنوم الواحد (الذات الواحدة) Person قد تنقسم إلى اثنين، وهو الأمر (أي انقسام الذات الواحدة أو الأقنوم الواحد أو الأقنوم الواحد (السيح)) الذي وقعت فيه الهرطقة النسطورية.

وعقد نسطورس موازنة بين خلق آدم وخلق يسوع المسيح، فآدم الثانى (يقصد المسيح) في رحم عذراء، وفي خلق الأول شكل الله آلة حيوية أو نسقا حيوانيا أو آلية حياتية animal mechanism ثم نفخ فيها الروح الحية، وفي هذه اللحظة (لحظة النفخ) اتحد الله وآدم. وبعد تمام هذه العملية ، أصبح آدم كيانا منفصلاً بعد أن انسحب من العملية بعد تمامها God withdraw himself . وفي الخلق الثاني شكل الله مرة أخرى ميكانيكية حيوية ثم أحياها، لكنه في هذه المرة لم ينسحب منها وإنما بقي مستمرا فيها كما كان في لحظة الإحياء ، وعلى هذا لم يكن هناك شخص (إنسان) منفصل هو يسوع، وإنما كان هناك احتمال إنسان منفصل، أو إنسان كامن يمكن أن ينفصل إذا تم انسحاب الله منه ـ يصبح مثل خلق آدم تماما.

أما القديس سيريل Cyril السكندرى، (تُوفى فى ٤٤٤ م) ـ أكثر معارضى نسطورس عنادا ـ فاعتقد أن تعاليمه تنطوى على تقسيم النات الواحدة أو الأقنوم الواحد (المسيح) إلى ذاتين أو أقنومين. وبدا له أن رأى نسطورس إنكار للوحدة الحقيقية وأنه إنما وضع شيئين (أقنومين) متجاورين؛ وبالتالى فرأى نسطورس بعيد عن كونه شرحًا للعلاقة بين ما هو إلهى وما هو بشرى فى المسيح. وبدلا من ذلك أعلن القديس سيريل Cyril عن أن هذه الوحدة (فى المسيح) هى وحدة عضوية أو طبيعية واعتبرها وحدة مادية بدلا من كونها وحدة مجردة natural union ، وباستخدام القديس سيريل Cyril للفظ المنطوى على المعنى المادى للمجرد، وهو لفظ hypostasis بمعنى الأقنوم أو الذات person (المقصود المسيح)؛ يكون قد أكد أن الجوهرين: الإلهى

والبشرى - بينما يحتفظ كل منهما بخصائصه - إلا أنهما مُتّحدان فى ذات واحدة أو التقوم واحد one Person (المقصود المسيح)؛ لذا فهو كذات (أقنوم) واحد، بينما هو من حيث الجوهر اثنان. وعلى هذا، فقد كانت هناك وحدة "طبيعية اعمله" لأنه - فى المسيح - كان هناك اتحاد "اتحاد حقيقى" بين الألوهية والبشرية. وعلى هذا، فالألوهية عير الزائفة ، والبشرية غير الزائفة ، كلتاهما متصلتان برب واحد lord يسوع المسيح. وهذا الأقنوم القائم (الذات أو الكيان person) كان ابن الله قبل الزمان، أو بتعبير آخر وهذا الأقنوم القائم (الذات أو الكيان أو بتعبير آخر موجود فيه بشكل فردى". وكان هذا للرء يمكنه أن يفكر فيها على أنها "وجود آخر موجود فيه بشكل فردى". وكان هذا لتأكيد أن الألوهية شاركت فى لتأكيد أن الألوهية والبشرية كانت مكتملة (فيه) لدرجة أن الألوهية شاركت فى خصائص البشرية ومسمياتها، ولدرجة أن البشرية قد شاركت فى خصائص الألوهية (فيه) المرء حتى أن يقول: " لقد ولد الله God was born أو أن God died فيه يسوع المسيح أو أنه - أى الله - قد مات فيه God died (الله - قد مات فيه God died (الله - قال الله - قد مات فيه (الله - قال الله - قد مات فيه (الله - الله - الله

والحل الذي رآه النسطوريون للعلاقة بين ما هو إلهى وما هو بشرى في المسيح قد جرت إدانته في مجمع أفسوس Aphesas في سنة ٤٣١ ، لكن يوتيشس Eutychos في صنة ٤٣١ ، لكن يوتيشس الشمندرية وضع فرضية بديلة بعد ذلك، وكان يوتيشس أرشمندريت Archmandrite (رئيس دير أو مجموعة أديرة) بالقرب من القسطنطينية. ولأنه كان تابعا لمدرسة الإسكندرية اللاهوتية ومقاوما بعنف للأفكار النسطورية، فقد اتخذ موقفا متطرفا على النقيض تماما من موقف النساطرة، فبينما كان يستعد لتعريف الطبيعتين إزاء الوحدة أو التوحيد، جعلهما طبيعة واحدة فقط، فالطبيعة البشرية في المسيح أصبحت بعد التجسد . مُستَوَّعبَةً في الطبيعة الإلهية أو مُتشرَّبة فيها أو ذائبة فيها والالميعة الإلهية أو مُتشرَّبة فيها أو ذائبة فيها إلكار دوام التجسد . مُستَوَعبَة في الطبيعة الإلهية أو مُتشرَبع فيها أو ذائبة فيها إلى الكار دوام بغرية المسيح على إنكار دوام بغرية المسيح المسيح والتالي فهو إنكار لكل غرض التجسد .

وقد أدان مُجِّمَع خلقدونية Chalcedon في سنة ٤٥١ هذه الأفكار ، لكن قبل أن نعود لوقائع هذا المجمع العالمي (المسكوني) المسيحي، يتطلب منا الأمر إيراد فكر الغرب اللاتيني الذي كان له إسهام في إعلان العقيدة الإيمانية التي جرى إعلانها في سنة

201، فمن خلال الكنيسة الفربية الأكثر عملية والأقل جنوحًا إلى الفروض، احتفظت بقبضة ثابتة بالأمور العقدية الأساسية المتعلقة بالمسيح. هنا كما كان الأمر بالنسبة لعقيدة ألتثليث كان ترتليان Turtullian هو الرائد، فوفقا لما ذكره "الكلمة الأصلية المولودة للمرة الأولى هبط للأرض وأصبح بشرا، لكن بهذه الوحدة noion مع الطبيعة البشرية فيه (الكلمة) أيا من البشرية لم يجتز الكلمة أى تحول، ولا فقدت الطبيعة البشرية فيه (الكلمة) أيا من طبيعتها الأساسية" (Apology 21) "لقد احتفظ بكل طبيعة بجوهرها كما هو" لذا "فنحن نلاحظ النوعيتين أو الوضعين quality or status غير متعارضتين بل متكاملتين واحدة و ذات واحدة one person إله وإنسان " (Against praxeas,27). هنا قد نلاحظ العناصر الثلاثة في العقيدة المتعلقة بشخص المسيح :

(۱) الرب المتجسد واحد، (۲) أن له طبيعتين، (۳) هاتان الطبيعتان تواصلان وجودهما متحدتين متنامتين غير مزدوجتين unpaired بفعل اتحاد كل منهما بالأخرى. وبعد ذلك كان على المعلمين في الغرب \_ فقط \_ أن يتبعوا المنهج الذي رسمه بالفعل هذا المعلم (الداعية) الأفريقي، وحقا نقول إنه منذ ترتليان Turtullian إلى القديس ليو leo المعلم (الداعية) نرى أن تكرار هذه الأسس (المبادئ) الأستاسية لم ينقطع. فسواء تفحصنا كتابات العقائد النوهاتية Novation أو عقائد هيلاري أو أمبروز أو أوغسطين، فإننا سنجد منها التأكيدات نفسها (على المبادئ الآنف ذكرها توًا)، فبينما هم يعترفون بمسيح واحد أو بذات واحدة للمسيح، فإنهم يعترفون أن فيه تكمن طبيعتان متميزتان .

ولنعد الآن إلى مجمع خلقدونية لنجد أنه من المهم أن نلاحظ أن المجتمعين فيه كانوا مهتمين بإصدار تعريف للعقيدة حول المسيح ، لا لدحض الأفكار الخاطئة لنسطورس(\*) ويوتيشس Eutyches فقط، وإنما أيضا لعرض الشرح الإيجابي لوجهات نظر أسلافهم، وعلى هذا فقد قبلوا ما كتبه سيريل Cyri على نسطورس Nestorius وما كتبه القديس ليو توم Tome leo's ليس فقط لأن الأول أدان النسطورية والثاني أدان اليوتيشسية Eutychianism ولكن لأنهما قدما شرحا للعقيدة النيقية والثاني أدان اليوتيشسية كما أقرها مجمع نيقية) التي أكدها بعد ذلك مجمع القسطنطينية واعتبرها هذا المجمع الأخير أساسا لتعريف المسيح أو تعريف العقيدة فيه. وفيما يلي واعتبرها هذا التعريف (تعريف الإيمان "Definition of Faith"): "لهذا ونحن على خطوات الآباء (القديسين) سائرون فإننا جميعا \_ وبصوت واحد \_ نعلم الناس أن ربنا

<sup>(\*)</sup> الذى قال إن مَثلُ عيسى كمثل آدم. انظر الصفحات السابقة. (المترجم).

وحمل مى بشريته (يستخدم المسيحيون المصريون عادة عبارة كامل اللاهوت وكامل وحمل في بشريته (يستخدم المسيحيون المصريون عادة عبارة كامل اللاهوت وكامل المسوت) إله حق وإنسان حق ذو نفس ناطقة وجسد rational Soul and body من جوهر المسريته وإنسان حق ذو نفس ناطقة وجسد وهرنا من حيث بشريته المستخدم المسوته)، وهو مثانا في كل شيء ما عدا الخطية ، وهو مولود من الآب قبل المحمور فيما يتعلق بلاهوته (فيما يتعلق بالجانب الإلهي فيه) أو بتعبير آخر فيما يتعلق بلاهوته إلى المنزاء وهي الأيام الأخيرة من أجلنا ومن أجل خلاصنا ولد من مريم المدراء وحيوتوكس) Theotokos متزجتين، وغير متفيرتين وغير منقسمتين وغير منفصلتين، والفرق بين المبيعتين لم يتلاش باتحادهما وإنما إن الوضع غير ذلك؛ إذ إن خواص كل طبيعة المبيعتين لم يتلاش باتحادهما وإنما إن الوضع غير ذلك؛ إذ إن خواص كل طبيعة معمل ولا منقسم إلى أقنومين (ذاتين)، بل الابن الوحيد والمولود الوحيد، الكلمة عمل ولا منقسم إلى أقنومين (ذاتين)، بل الابن الوحيد والمولود الوحيد، الكلمة المبيعة ـ المرب يسوع المسيح".

وعلى هذا، ففى مجمع خلقدونية تأكدت وحدة ذات (أو أقنوم) المسيح، وترسخ مبدأ تحتراف بطبيعتين. فالألوهية (اللاهوت) والبشرية (الناسوت) في عبارة القديس حيريل though only in هما "اثنان رغم أن ذلك من خلال التفكير أو التأمل فقط Contemplation مفى الأقنوم الواحد أو الذات الواحدة Person تتجلى طبيعتان لكن حجب ألا ننسى أنهما ملتقيتان في الذات الواحدة"، ومن هنا فالمعتقدات الإيجابية لكل عن مدرستى الاسكندرية وأنطاكية بالإضافة إلى التعاليم المتماسكة للاهوتيين الغربيين من ترتليان فصاعدًا، وجدت تعبيرا ممتازا.

ولسوء الحظ، فإن ما وصل إليه مجمع خلقدونية لم يلق قبولا عالميا، وهذا راجع إلى حد كبير لعدم الاتفاق على معانى المصطلحات المستخدمة. فممثلو التراث لمكندرى المتطرف، المعروفون باسم أصحاب الطبيعة الواحدة المات أو "أقنوم" نؤمنون بطبيعة واحدة فقط، فهموا مصطلح طبيعة معنى "ذات" أو "أقنوم" وكيان" person، وعلى هذا فعندما قرءوا تعريف المجمع المتعلق بالمسيح "المولود طبيعتين" اعتبروا ذلك تأكيدا على أن في المسيح أقنومين (ذاتين)، وهو الأمر الذي كان في المالوقع خطأ من أخطاء نسطورس. والمناقشات التي تلت ذلك أدت إلى توضيح،

ذلك التوضيح الذي بلغ ذروته في عمل ليونتيوس البيازنطي (تُوفِّي حوالي ٥٤٣م) . Leontius of Byzantim

وإلى حد بعيد، فإن العلاقة بين ما هو إلهى وما هو بشرى في المسيح لم تلق معالجة مُرْضية. فالقول بأنه إله وإنسان يثير على الفور سؤالا هو: كيف يكون ذلك، ومع ذلك فهو ذات واحدة (أقنوم واحد)؟ وقد تجنب القديس سيريل Cyril قُسنم المسيح الى أفنومين (ذاتين) بالقول بأن طبيعته البشرية غير شخصية أو ذاتية impersonal؛ لكنه لم يوضح لنا معنى ذلك. وترجع أهمية ليونتيوس Leontius إلى حقيقة أنه واجه هذه القضية وقدم حلا ذا قيمة باقية . لقد انطلق من الوجود الأزلى (وجوده قبل الزمان) لابن الله، فقبل التجسد كان بالفعل موجودا في الأزلية (اللازمان) باعتباره الأقنوم الثاني (الذات الثانية) في الثالوث، وعند التجسد خلق هذا الأقنوم لنفسه طبيعة بشرية ووحَّدها في نفسه في عملية خلق لها، وجعلها تابعة لنفسه أو لذاته made it his very own، وعلى هذا فهو (المسيح) بشر وإله معا، لكن بشريته لم يكن لها وجود إطلاقًا قبل توحده مع الله (أو قبل التحامه باللاهوت)، ولم تكن هي الطبيعة البشرية المرتبطة بشخص بشرى محدد وإنما حياة بشرية خاصة به هو، أو بتعبير آخر لها سمات لا تنطبق على سواه. وعلى هذا فالذات الواحدة أو الأقنوم الواحد للإنسان الإله أو الإله الإنسان God-man كانت هي ابن الله الموجود قبل الأزل، وأصبحت البشرية (الناسوت) شخصية أو ذاتية فيه (بعد ذلك). لقد كان يجب أن نعدّل مصطلح ليونتيوس "Leontius in-personal Impersonal" \_ أي شخصي أو ذاتي في المسيح ، personality in him ، بمعنى أنه (المسيح) قد وضع ذاتيته أو شخصيته فيه al in christ هذا التعليم أو المبدأ صادَّقَ عليه مجتمع مسكوني (عالمي) في القسطنطينية في سنة ٥٥٣. كما أن هذا المبدأ تضمنته أيضا كتابات يوحنا الدمشقى في كتابه De FIDE Orthodoxa, III, 2,cf. II, II وبالصياغة التالية: "قد اتخذ لنفسه الثمار الأولى، أو الخلاصة الأولى The first- fruits لأجسادنا ، لكن تلك الثمار الأولى لم يكن لها وجود منفصل، أو بتعبير آخر لم تكوِّن فردًا بشكل مسبق ، إنما كوجود في ذاته كأقنوم ، لأن الذات (الأقنوم) الكلمة الإلهية، أصبح - هو نفسه - أقنوما (ذاتًا) من لحم - صار جسدا". هذا الإصرار على وحدة الطبيعتين في أقنوم واحد (شخص واحد أو كيان واحد) لم تكن تعنى أن الخواص الأساسية لأيِّ من الطبيعتين كانت قد فقدت سماتها impaired، وفي المجمع العالمي السادس المنعقد في القسطنطينية أيضا في عام ٦٨١/٦٨٠ جرى

إقرار أنه يوجد في يسوع المسيح: "إرادتان طبيعيتان، وعمليتان طبيعيتان دون انقسام ودون تغيير ودون انفصال ودون اختلاط ـ وهذا القول وفقا لتعاليم آباء الكنيسة.

وهاتان الإرادتان الطبيعيتان Natural لا تُتاقض إحداهما الأخرى ــ لكن إرادته البشرية تأتى تابعة لإرادته الإلهية وإرادته كلية القدرة ، لا مقاومة لها ولا مُتمردة عليها".

هذا الاعتقاد في إرادتين لم يؤد إلى انفصال داخل شخص المسيح (الأقنوم) ما دامت كلمات يوحنا الدمشقى تنطوى على أن الإرادة البشرية "إرادة قائمة على إرادته الحرة، أو بتعبير آخر إرادة فيها حرية الاختيار (Op.Cit, 11.18) "free will)(\*) على الاعتراف أن فالإرادتان إذًا منفصلتان ومتحدتان في الوقت نفسه. وهذا ينطوى على الاعتراف أن الخلاص تم من خلال نشاط (عمل) مفرد (قامت به ذات واحدة) Single activity فالطبيعتان والإرادتان التقتا في أقنوم واحد بشرى إلهي معا. إلى هذا الحد لم يضف اللاهوت الوسيط (لاهوت العصور الوسطى) شيئا، وهكذا استقر التعبير الكلامي عن أقنوم المسيح (شخصه أو ذاته).

## تجرية الخلاص

الاعتقاد فى المسيح ـ كما لاحظنا فى بداية القسم الأخير ـ كان ينطوى على الاهتمام بالمحافظة على العوامل التى تستقر عليها العقيدة المسيحية فى الخلاص. وكيفية فهم المسيحيين فى القرون الباكرة لهذه التجربة (الخلاص) هى التى يجب أن تكون محور بحثنا الآن .

لقد كان المدافعون عن المسيحية فى القرن الثانى قلقين من تقديم المسيحية للوثنى المتعلم (المثقف)، لذا فقد أكدوا على أن المسيحية فلسفة حقيقية (ترغيبا له فيها). فالمسيح هو وحى الله، وعلى هذا فالخلاص redemption or salvation تنوير redemption or salvation من خلال الرب يسوع دُعينا من الظلمة إلى النور، ومن الجهل إلى معرفة اسمه الجليل. لقد فتح أعين قلوبنا حتى تعرفه" (Iclement lix,2) ؛ لذا فالمسيح هو المعلم الذي قدم لنا المعرفة الكاملة بالله التى كنا قد افتقدناها قبله بسبب الخطيئة. وعلى هذا فهو "المثل" الذي نُدّعَى لمحاكاته.

The human will "Wills of its own free those thigs which the divine will willeth it to will" (op.cit. 111,18).

<sup>(\*)</sup> لم أفهم المني بدقة في هذه الفقرة، وذا هو النص الإنجليزي :

لقد نُظر إلى الخلاص من خلال فهمه باعتباره مسألة سلوك وأخلاق، ومن المهم أن نتذكر أن المسيحية لم تكن \_ وليست في الأساس \_ نظاما عقائديا يتطلب بعدًا عقليًا، وإنما هي أسلوب حياة نحياه معتمدين اعتمادا كاملا على الله. وفي زمن العهد الجديد (الأناجيل وكتابات الدعاة أو الرسل) كانت المسيحية معروفة حقا باسم الطريق the way (أعمال الرسل، السفر١٩، الفقرة ٩)، وأن من التزموا الطريق كان مطلوبا منهم أن يكونوا كما في الرسالة إلى أهل رومية (الإصحاح ٦، الفقرة ١١) كذلك أنتم أيضا احسبوا أنفسكم أمواتا عن الخطية ولكن أحياء لله بالمسيح". هذه الملاحظة الأخلاقية -التي كانت جزءًا أساسيا من الموروث عن اليهودية ـ صحيحة دائما. "بل نظير القدوس الذي دعاكم كونوا أنتم أيضا قديسين في كل سيرة، لأنه مكتوب كونوا قُدُّوسين لأني أنا قدوس" (رسالة بطرس الاول، الإصحاح الأول ، الفقرتان ١٥، ١٦) فقد كان على المسيحى بشكل دائم في الحضور المقدس لوعيه أن يفهم أنه متحد مع الله من خلال المسيح، وأنه فيه مع سائر المؤمنين به. وعلى هذا فحياة المسيحى تتسم بالبهجة والإيمان والحب والرجاء (الأمل) ولا ينعكس هذا ضحسب في النزوع الداخلي لحياته الروحية، وإنما يتجلى أيضا في مسلكه الخارجي. حقيقة أنه بسبب تحقيق تجربة الخلاص في الملاقات الاجتماعية . قبل أي سبب آخر . تحولت الإمبراطورية الرومانية للمسيحية . يقول مؤلف الرسالة إلى ديوجنيتوس Apistle to Diognetus (حوالي سنة ٢٠٠٠): "بحب الله ستقلده في صلاحه، ولا تندهش أن يكون الإنسان مقلدًا او محاكيًا لله، فهو إنما يستطيع ذلك بإرادة الله، لأن السعادة ليست في سريرة المقام الرفيع Lordship وتسيُّد صاحب المقام الرفيع على جيرانه، ولا هي في الرغبة في اقتناء ما هو أكثر مما عند أخيك الضعيف، ولا هي في أن تكون ثريا وتجبر الأكثر احتياجا على تحقيق رغباتك. لا، ليست السعادة في هذا، وليس بهذا يمكن للإنسان \_ أي إنسان \_ أن يقلد الله ويحاكيه. لا يا صاح، فتلك الأمور بعيدة عن جلاله، وإنما محاكاة الله تكون في أن يضع المرء على عاتقه حمل جاره، وأن يرغب في مد العون لن هم أشد فقرًا، وأن يقدم الأشياء التي تلقاها لمن هم في حاجة إليها طالبا من الله أن يكون في عون من تلقوا هذه الأشياء ، أى أنه يدعو الله أن يساعد من أعطاهم هو \_ أي الإنسان، مثل هذا الشخص هو الذي يحاكى الله" (الإصحاح ١٠، الفقرات ٤-٦) (\*) فالحياة الصالحة، والالتفاف حول الله وجعله مركزا ومحورا وإنكار الذات كل هذا لا بد أن يكون دائما نتيجة العمل الإنقاذي

<sup>(\*)</sup> الرسالة إلى ديوجنيتوس ليست مدرجة فى الكتاب المقدس المتداول فى مصر، لذلك ترجمنا النص مباشرة من الإنجليزية دون الرجوع لترجمة عربية معتمدة. (المترجم).

illumination الذى قام به المسيح لكن أن نعتبر عمل المسيح هذا مجرد تنوير Saving act (أو تنبيه للبشر)، فهذا غير كاف للانتقال إلى ثراء التجربة المسيحية وخصوبتها، وإنما بالإضافة إلى هذا التفسير لا بد أن نضيف ـ وكان هذا حتى فى القرن الثانى ـ جوانب أخرى كانت تُراعى بالفعل. ربما كان أكثر هذه الجوانب قبولا تلك التى تنطوى عليها ما عُرف بالنظرية الكلاسية Classic ـ الاعتقاد فى أن الخلاص هو التحرُّر من سلطان الأرواح الشريرة، وعلى هذا فإن العمل الفدائى للمسيح redeeming work يجرى فهمه على أساس أنه انتصار على الشيطان وأتباعه وانتصار على الخطيئة والموت ـ وهذه العقيدة واردة فعلا فى كتابات العهد الجديد (الأناجيل وملحقاتها) .

وفى مجال البحث عن إجابة لكيفية إحراز هذا النصر، تم طرح فكرة خداع Ignatuis الشيطان (حيله ومكره)، وهى الفكرة التى أشار اليها القديس إجناتيوس Ignatuis وحبله ومكره)، وهى الفكرة التى أشار اليها القديس إجناتيوس (Commentary on Mattew xvl. 8) Origen (توفى حوالى ١١٤ م) واحتفى بها أوريجن Pare (الله الله والله الله والله وعبر عنها بشكل واضح القديس جريجورى: Gregory of Nyssa إن الله (أو الألوهية ) كان متواريا تحت حجاب طبيعتنا، أو بتعبير آخر إنه بحكم طبيعتنا التى حجبت عنا الله لم ندركه، تماما كما يحدث مع السمكة الجشعة ، فصنارة الألوهية قد تغوص حاملة طمّمًا من لحم، وبذلك تكون الحياة (ممثلة في طعم اللحم) قد قدمت إلى منزل الموت، كما النور يلمع في الظلمة ، فهذا الموقف الذي هو نقيض للنور والحياة قد يتلاشي ، ذلك أنه ليس من طبيعة المؤلفة أن تبقى حيث النور، وليس من طبيعة المؤلفة أن يبقى حيث الحياة " (Catechetica Oration 17-32). وعلى هذا، فإن الشيطان على عكس ما هو متوقع عينتلع الطعم ممثلا في بشرية المسيح وبذلك تصطاده صنارة الله. ورغم أن هذا التفسير قد يكون كريها أخلاقيا أو ذا معني معنوى بغيض، إلا أنه كان محاولة جادة لسد الفجوة على الشوية المعاهة ولا هي مُلزمة كتعليم بديل قدمًه القديس ويرينايوس st. كان من المؤكد أنها لا هي مُحكّمَة ولا هي مُلزمة كتعليم بديل قدمًه القديس إيرينايوس st. Irenaeus (\*).

لقد أوضح القديس إيرينايوس الصلة الوثيقة بين موضوع المسيح المنتصر Christ و "التنسيق" أو "الخلاصة" بشكل جلى عندما قال إن المسيح "له ـ على هذا ـ في عمله المتعلق بالتنسيق ، ما يمكن إيجاز كل المعانى فيه ، فمن ناحية شن حربًا على

<sup>(\*)</sup> يستخدم المسيعيون المصريون الپروتسنتط "التنسيق" كمقابل لهذه الكلمة، ويصفون إيرينايوس بأنه "منسق". (المترجم).

عدونا، وسحقه .. لقد أضلّنا هذا العدو منذ البداية منذ غوايته لآدم .. لذا، فقد انحدر جنسنا إلى الموت من خلال رجل مغلوب (آدم)، لذا فقد كان يمكن أن نرتفع للحياة ثانية من خلال رجل منتصر (المسيح) (Heresies v., 21.1). فالخلاصة أو التسيق Recapitulation يعني إذًا "مراجعة الأرض نفسها ثانية"، أو بتعبير آخر ـ "مراجعة الأساسي نفسه مراجعة ثانية going over the same ground again" لقد وضع المسيح نفسه في ظروف آدم نفسها لكنه حقق نتيجة عكسية، أي عكس النتيجة التي حققها آدم، فبينما آدم وقع في الغواية، نجد المسيح قد قهرها، وعلى هذا فكل حياة المسيح من الميلاد إلى الصُّلُب كانت عملية تخليص من الخطيئة شارك فيها في كل تجارب البشر، خلا ممارسة الخطيئة، وأخيرا من خلال قيامته حقق الانتصار على الموت، لكن "التنسيق" أو التلخيص" recapitulation له أيضا معنى "تجديد في الوحدة restoration into unity"، وبذلك فالاستمرار بين الخلق والخلاص صار أمرًا مؤكدا \_ فالله والإنسان، وقد فرقت الخطيئة بينهما، قد صارا من خلال المسيح كيانا واحدا، لقد ضمن المسيح ـ على هذا ـ في نفسه مجمل التاريخ الإنساني كما حدد الله هدفه في خلقه الأصلي Original creation؛ وعلى هذا فمعنى أن تمارس الخلاص أو التجرية هو أن تدخل حياة وحدة مع الله ومع شركائك في العقيدة ـ حياة تتميز بمعنى التحرر من هيمنة الخطيئة وتأكيد القيامة لحياة أبدية.

ولم تكن تعاليم القديس إيرينايوس في موضوع الخلاص منتصرة على التنسيق أو "التلخيص" recapitulation رغم أنه بلا شك قد ركز عليه، فقد ركز أيضا على الخلاص في مصطلحات القداسة أو الألوهية terms of divinization: فالمسيح "نتيجة حبه العظيم أصبح ما يكون نحن عليه، وجعلنا ما هو عليه" (Ibid, v, preface). هذا أصبح حقا أحد المبادئ الرئيسية للتفسير السكندري لمعنى الخلاص، ومن الضروري هنا أن نركز على أن عناصر مختلفة جرى التركيز عليها في أجزاء الإمبراطورية الرومانية المختلفة.

وفى الغرب، حيث كانت معانى النظام والقانون والسلطة الإمبراطورية قوية، مال المسيحيون إلى التركيز على تعريفات بسيطة وواضحة، أكثر من تركيزهم على الصياغات المعقدة، لذا فسروا الخلاص في الأساس بمصطلحات قانونية Legal. فالخطيئة \_ بالنسبة لهم \_ هي جريمة ضد الله تتطلب إرضاءه (بالتكفير عن الخطيئة)

Vindi- الإلهية التى لا مفر منها، إلا إذا تدخل الله نفسه وبرر قانونه (شريعته) -vindi- للإدانة الإلهية التى لا مفر منها، إلا إذا تدخل الله نفسه وبرر قانونه (شريعته) -tates ودفع الديون عن المدينين. هذا هو بالضبط ـ وفقا لما يقوله الغربيون ـ ما فعله الله في شخص المسيح، إنه ـ أي المسيح ـ الشخص الذي حمل أوزار البشر على كاهله on man's المسيح، إنه ـ أي المسيح ـ الشخص الذي حمل أوزار البشر على كاهله وقدم نفسه بكامل رغبته فداء أو ضحية باسم الإنسان أو نيابة عن الانسان حمال صلبه -Cal ومن ثم فإن تركيز الغربيين على عذاب المسيح النفسي في مكان صلبه -Vary (الموضع الذي صلب فيه المسيح) وعلى موته الاستشهادي الجدير بالتقدير؛ إذ أعطى دمه طواعية ثمنا للتصالح مع الله. فالمسيح وفقا لكلمات القديس أوغسطين أعطى دمه طواعية ثمنا للتصالح مع الله. فالمسيح وفقا لكلمات القديس أوغسطين (confessious x, 69) and منتصر لأنه ضحية Augustine وعلى هذا فالخلاص يعني في Victim, and therefore victor becouse victim both victor الأساس غفران الخطايا من خلال الموت الانتصاري والفدائي للرب الإنسان الخطايا من خلال الموت الانتصاري والفدائي للرب الإنسان عفران الخطايا من خلال الموت الانتصاري والفدائي للرب الإنسان Sod-man الأساس غفران الخطايا من خلال الموت الانتصاري والفدائي للرب الإنسان عفران الخطايا من خلال الموت الانتصاري والفدائي للرب الإنسان عفران الخطايا من خلال الموت الانتصاري والفدائي للرب الإنسان عفران الخطايا من خلال الموت الانتصاري والفدائي المرب الإنسان عفران الخطايا من خلال الموت الانتصاري والفدائي المرب الإنسان عفران الخطايا من خلال الموت الانتصاري والفدائي المرب الإنسان خلال الموت الانتصاري والفدائي التصاري والفدائي المرب الإنسان خلال الموت الانتصاري والفدائي المرب الإنسان خلال الموت الانتصاري والفدائي المرب الورب الإنسان خلال الموت المرب الإنسان علي المرب المر

أما في الشرق، فالاتجاهات المختلفة لمدرستين أنطاكية Antioch والإسكندرية فيما يتعلق بالعقائد المتعلقة بشخص المسيح، قد تمت مراعاتها مرة أخرى، فالمدرسة الأولى (الإنطاكيَّة) أخذت بأن حالة التحول والتغير والدنس التي أصابت الإنسان إنما هي نتيجة لعدم طاعته لإرادة الله. ولإعادة الثبات والنظام كانت هناك حاجة لمرحلة جديدة في تاريخ العالم (الكون)، تتضمن خلق إنسان جديد Man يمكن أن يعيش في حالة طاعة كاملة لله. ولأن الإنسان المذنب (ذا الخطية) لا يمكنه أن ينجز ذلك وحده، فلا بد أن يتدخل الله وأن يخلق إنسانا جديدا يوحده معه ليعمل وفقا لمشيئته \_ أي مشيئة الله وعند التجسد وجد ابن الله الإنسان نفسه وأكمل طاعته التي استمرت طوال حياته على الصليب، وانتصر على الخطية والموت بقيامته .

وإذ ركز الغرب على الصليب (الصلّب)، وركز الأنطاكيون على القيامة؛ فقد ركز السكندريون على التجسد. ولهذه المدرسة في التفكير (السكندرية) التي وجدت تعبيرا عنها قبل القرن الرابع في القديس إجناتيوس Ignatius والقديس إيرينايوس overtones والقديس كليمنت St. Clment والقديس كليمنت من النغمات overtones مع اختلاف النغمات من حيث التفسير الباطني أو الأقرب للصوفي، والميتافيزيقي والطبيعي ـ فالنتيجة الأساسية للخطية كانت هي إفساد الطبيعة البشرية وبالتالي إبعادها عن معنى الخلود؛ لذا فقد عنى الخلاص التخلص مما لحق بهذه الطبيعة من فساد؛ لأن هذا كان

ضروريا لإعادة توحد الله مع الإنسان. ففي المسيح كان الله والإنسان واحدا، وعلى هذا فالصورة المقدسة وإن كانت الخطية Fall قد شوهتها إلا أنها لم تمحها أو لم تطمسها نهائيا، وبالتالي يمكن استعادتها بعد الابن الإلهي الذي هو صورة الله الأزلية eternally the Image of god . وفي كتاب القديس أثناسيوس Athnasius عن التجسد nation، وجدت هذه العقيدة تعبيرًا كاملاً "لم يكن هناك إلا المخلِّص نفسه، الذي صنع في البداية كل شيء من لا شيء ليغير الفساد إلى صلاح، وهو - أي المخلّص - لا ينتمي إلا إلى صورة Image الآب ليعيد خلق شبه صورة الله للإنسان ... إنه ربنا يسوع المسيح ولا سواه الذي هو في حد ذاته حياة life ليقضي على الفناء، أو بتعبير آخر ليسلب الخلود من الفناء أو الموت" (C. ٢٠) فالمسيح أتى للعالم لينجز تعريف الإنسان -To of (C. 0 T) "divine لقد أصبح إنسانا حتى يمكن أن نكون قدوسين fect man's definition وبالمشاركة في الخلود والصلاح يصبح الإنسان أسمى من الموت والفساد، وكالاهما -الخلود والصلاح \_ يجدان لهما أساسا في المسيح ، وينقسمان في حضور الروح القدس the Spirit . لقد حقق الإنسان \_ على الأقل \_ أمل الرؤية المبهجة هذا فعملية التأليه deification غير مستنكرة أخلاقيا، وبينما هي قد بلغت الذروة في رؤية الله vision of God فإنها لم تؤد إلى أن يصبح الإنسان والله شيئًا واحدا does not lead to monistic identification of man with God. فالخلق والمخلوقات ظل كل منهما مميزا عن الآخر "فلا نحن نصبح كالآب Father لأنه أن تكون كالأب فهذا محال لأن مخلوفاته التي أوجدها إنما أوجدها من العدم " (Aginst the Arians 111, 19). فالله بتنازله ونزوله إلى مستوى الإنسان الخاطئ (ذي الخطية)، وتمكينه من الوصول إلى نهايته الحقيقية لا بتحويله إلى الألوهية وإنما بإدراجه في سلم الخلود، وإمداده بالصفات الأزلية التي يتحلى بها الخالق Creator ذاته \_ أضفى الصلاح عليه. وبخلاف التثليث والاعتقاد في شخص المسيح اللذين تمحورا في صيغة حازت قبولا، فلم يكن هناك طريقة واحدة لتفسير الخلاص مقبولة بشكل كاف ولا مفهومة بشكل كاف أو تضم بين جنباتها الحقيقة كاملة فتجربة التكفير أو آلام المسيح وموته atonement كانت معقدة جدا؛ حتى إن أيًا من النظريات التي طرحت لجعلها مقبولة مرضية لم تكن وحدها كافية رغم احتوائها على نظرات ذوات قيمة، فأخيرا تم اعتبار كل هذه النظريات ضرورية للفهم المسيحي للخلاص. وكان الرب المتجسد، ووسيط الخلاص، وهدف تكريس العبادة هي جميعا محور التفكير المسيحي .

## العبادة في المجتمع المسيحي

تتمحور العقيدة المسيحية حول العبادة المسيحية التى يُعتقد أنه عن طريقها تتحقق ثمار الفعل المنطوى على الإنقاذ الذى قام به المسيح. وقُطبًا هذه العبادة هما: العماد أو التعميد، وعشاء الرب أو اليوخارستيا Eucharist. أما التعميد فيجرى على كل فرد مرة واحدة، وأما عشاء الرب فيتم تكراره بانتظام، وهو عبادة جماعية؛ إذ تشترك فيه الجماعة ككل. وكان هذان الطقسان هما الملّمَحين الرئيسيين للحياة المسيحية منذ أيام المسيحية الأولى، لقد كانت الكنيسة مجتمع عبادة منذ بدايتها، وكان محور عبادتها يؤكد الحقيقة التى لاحظناها لتونّا وهي أن المسيحية لم تكن نظاما فكريا وإنما طريقة حياة، تبدأ بأن يربط الفرد نفسه بالله بقبول فعله الفدائي أو الإنقاذي saving act خلال المسيح، وتتطور – أي العبادة – من هذا المبدأ إلى العبادة المشتركة، والصلوات خلال المسيح، وتعبر عن نفسها في مُسلًك خُلقي وسمو يتجلي في حب تقديم الخدمات الخاصة، وتعبر عن نفسها في مُسلًك خُلقي وسمو يتجلي في حب تقديم الخدمات للجنس البشري .

حقيقة، لقد كان هناك اعتراف يزداد بمرور الوقت بأن كتابات العهد الجديد نفسها تحوى في أمثلة كثيرة خلفية طقسية (ليتورچية). وكثير من التعاليم الأخلاقية شائعة في رسائل الدعاة Epistles (أي كتابات الرسل في العهد الجديد، وكلمة الرسل هنا تعنى الدعاة)، تبدو مستقاة من كتب تعليم المسيحية للمبتدئين فيها بطريقة السؤال والجواب بشكل مبسط، تلك الطريقة التي كانت تستخدم لتلقين المسيحي الجديد مبادئ المسيحية أو للمتقدم للمعمودية (لإجراء طقوس التعميد) في سياق العبادة الإلهية. وقد كُتبت بعض خطابات القديس پولس ـ إن لم يكن كلها ـ لِتُتلى في الاجتماعات الأسبوعية (رسالة پولس إلى أهل كولوسي، الإصحاح الرابع، الفقرة ١٦) وكل الاحتمالات تشير إلى أن إنجيل متَّى قد كُتب للاستخدام في أغراض طقسية، وهذا أمر واضح بجلاء. وأحد أهداف الإنجيل الرابع (يوحنا) ـ كما بين البعض ـ هو الربط بين العبادة المسيحية المعاصرة (له) والوقائع التاريخية في حياة المسيح، ورسالة بطرس الأولى يُحتمل أن تكون في الأساس طقسنًا تعميديا، بينما سفر رؤيا يوحنا اللاهوتي Revelation يُظهر الدراما الكاملة للأيام الأخيرة في سياق عشاء الرب في Lord's Supper on the lord day .

وممارسة التعميد في عصر الدعاة الأوائل (التعبير المسيحي المصرى عصر الرسل) يبدو قائما في الأساس على تعميد يوحنا المعمدان للمسيح في مياه نهر الأردن، وكذلك

على عادة اليهود في تعميد المهتدى حديثًا (أي الذي اعتنق اليهودية للمرة الأولى) ويتكون طقس التعميد من الغمر في ماء، وقد يعقب ذلك بوضع يدّي ممثل الجماعة على جسد المُعمَّد (بتشديد الميم وفتحها) (أعمال الرسل، الإصحاح ١٩، الفقرتان ٥ و٦). والاعتقاد في معنى هذا الطقس جرى التعبير عنه بطرق مختلفة تختلف وفقا للمفهوم الخاص للكنيسة، ذلك المفهوم الذي يؤثر في فكر الكاتب سواء بطريقة واعية كليا، أو بطريقة دون الوعى. وعلى هذا، فإن فكر المرء أن الكنيسة هي الشعب المختار \_ إسرائيل الجديد \_ عندئذ يكون التعميد بمثابة تدشينه ليكون عضوا في هذا الشعب المختار، تماما كما كان الختان الوسيلة ليصبح المرء عضوا في إسرائيل الله Israel of God ويدخل بذلك في عهد مع الله، كذلك التعميد إنه بمثابة ختان روحي يصبح المرء بمقتضاه عضوا في إسرائيل الجديد New Israel الذي تكوَّن في ظل العهد الجديد New Covenant "وبه أيضا خُتِنتم ختانًا غير مصنوع بيد بخلع جسم خطايا البشرية بختان المسيح، مدفونين معه في المعمودية التي فيها أقمتم أيضًا معه، بإيمان عمل الله الذي أقامه من الأموات.." (كولوسي، الإصحاح ٢، الفقرة ١١ ، ١٢). ومن ناحية أخرى، إذا كانت فكرة الكنيسة كفكرة المعبد أو الحرم المقدس Sanctuary ذي الحضور الإنهى الأسمى، فعندئذ يكون التعميد هو الوسيلة التي يستطيع بها الفرد أن يكون في حضرة ذات الروح القدس person of the Holy Spirit "أَمَا تعلم ون أنكم هيكل الله وروح الله يسكن فيكم". (رسالة يولس الأولى إلى أهل كورنتوس، الإصحاح ٣، الفقرة ١٦). فالمسيحيون إذًا هم الذين \_ من خلال التعميد \_ "صاروا شركاء الروح القدس" (الرسالة إلى العبرانيين، الإصحاح ٦، الفقرة ٤)، وعلى هذا يتم انتزاع الفرد من الانفصال ليكون في وحدة Unity ويشارك أو يكون في شركة أو رفقة مع الروح القدس "نعمة ربنا.. ومحبة الله وشركة الروح القدس مع جميعكم، آمين" (رسالة پولس الثانية إلى أهل كورنثوس، الإصحاح ١٣، الفقرة ١٤). ومرة أخرى، فإذا كانت الكنيسة باعتبارها جسد المسيح هي المقولة الأولية، فالمعمودية إذًا تعنى وسائل ضم ودمج أو توحيد الفرد في الكيان العضوى الحي للكنيسة: "لأننا جميما بروح واحد اعتمدنا إلى جسد واحد" (رسالة پولس الأولى إلى أهل كورنثوس، الإصحاح ١٢، الفقرة ١٣)؛ لكن هذه الوحدة في جسد المسيح تعنى المشاركة في موته وإقامته "أم تجهلون أننا كل من اعتمد ليسوع المسيح، اعتمدنا لموته، فدُفنًا معه بالمعمودية للموت حتى كما أقيم المسيح من الأموات بمجد الآب، هكذا نسلك نحن أيضا في وحدة الحياة" (رسالة پولس الخامسة إلى أهل الكنيسة الأولى \_\_\_\_\_\_\_ ٩

رومية، الإصحاح ٦، الفقرتان ٢,٤). وعلى هذا، فالمعودية أو التعميد أو العماد يُميت الخطية effects adeath to sin ويُقيم جدَّة في الحياة، ومن خلال الروح القدس يشارك المعتقد الجديد المسيحية (المتحول إليها) في حياة الإقامة لأن الله: "أقامنا معه وأجلسنا معه في السموات في المسيح يسوع" (رسالة پولس إلى أهل أفسس، الإصحاح ٢، الفقرة ٦).

وإذا فهمت الكنيسة كعروس للمسيح Bride of christ، فيكون التعميد عندئذ يمثل تبنى المرء أو ولادته باعتبار الكنيسة قد صارت أُمًا له. "لأنكم جميعًا أبناء الله بالإيمان بيسوع، لأن كلكم الذين اعتمدتم بالمسيح قد لبستم المسيح" (الرسالة إلى أهل غلاطية، الإصحاح الثالث، الفقرتان ٢٦و ٢٧). وهذه الفقرة الأخيرة التى تشير للمسيح تتضمن إشارة للمسيح كصورة الله(\*) Grage of God، ومن هنا فمن خلال التعميد يكون المرقد غُلُفَ بالصورة الإلهية. فالشخصية أو الطبيعة الخلقية والروحية التى وضع الله الإنسان عليها والتى حملها الإنسان عند خلق الله له والتى شوهتها الخطيئة الآن، هذه الصورة قد تجددت بمعنى أنها عادت سيرتها الأولى قبل أن تشوها الخطيئة "إذًا، إن كان أحد فى المسيح فهو خليقة جديدة" (رسالة پولس الثانية إلى أهل كورنثوس، كان أحد فى المسيح فهو خليقة جديدة" (رسالة پولس الثانية إلى أهل كورنثوس، بحكم الخلق الجديد تم بالفعل تنوير المؤمنين بالمسيحية "لأن الذين استنيروا مرة وذاقوا الموهبة السماوية وصاروا شركاء الروح القُدُس، وذاقوا كلمة الله الصالحة وقوات الدهر الآتى..." (الرسالة إلى العبرانيين، الإصحاح ٢، الفقرتان ٤٠٥) دعهم ينعمون بالصلاح الجديد الذى تجسد فى المسيح.

إن العقائد التى صاغها كتاب العهد الجديد التى لخصناها لتونا كانت خصبة جدا، وكانت مفهومة بدرجة كبيرة حتى إن الكتاب المتأخرين زمنا لم يكن لديهم ما يضيفونه إلا القليل. فبشكل أساسى أقنعوا أنفسهم بإعادة التركيز على النقاط نفسها؛ لذا لن نقدم سوى توضيحين من بين توضيحات كثيرة: القديس باسيلوس St. Basil في كتاب نقدم سوى توضيحين من بين توضيحات كثيرة: القديس باسيلوس Of the Holy spirit (C.35) هناك غايتان للتعميد فمن ناحية، تدمير جسد الخطيئة فلم يعد له ثمار في ظل الموت، ومن ناحية أخرى الحياة في الروح والحصول على ثمارها بالتطهر، والآن فالماء يعبر عن شبه الموت لأنه يستقبل الجسد في القبر؛ لكن الروح القدس هي مصدر الطاقة الحيوية، بتجديد أرواحنا وإخراجها من الموت الذي سببته الخطيئة (موت الخطية) وإدخالها الحياة التي كانت في الأساس لها" وقد عبر القديس

<sup>(\*)</sup> في مواضع أخرى تؤمن المسيحية أن الله ليس كمثله شيء. (المترجم).

٠٧٠ موسوعة الأديان الحية

جون (يوحنا) كريسوستوم Chrysostom (ت. ٤٠٧) عن الفكرة بشكل أكثر إيجازا: "الماء للمؤمن كالرَّحم للجنين لأنه في الماء يتجدّد ويتكوّن" (Homily 26 on Gospel of Jhon).

ورغم أنه في مرحلة آباء الكنيسة كانت عقيدة التعميد يُعَبَّر عنها بشكل رئيسي في شكل تكرار لمصطلحات العهد الجديد، إلا أن مشكلة واحدة عملية ظهرت، مما حتّم دخول التفكير اللاهوتي في هذه المسألة - ونعنى بذلك تعميد الأطفال - ففي العهد الجديد اعتبر الإيمان ضروريا للتعميد ، وبينما لم يكن هذا الإيمان يعنى مجرد تصديق عقلى أو فكرى ، وإنما ثقة بسيطة وإسلاما للنفس؛ وبالتالي فهو يتطلب من المتعمِّد قرارا واعيا \_ وهو الأمر الذي نفتقده في حالة تعميد الأطفال. وكان هذا الأمر على رأس ما هو وارد في المناظرات البيلاجية Pelagian controversy ـ فقد أنكر بيلاجيوس Pelagius (المتوفى حوالي سنة ٤٤٠) إفساد الطبيعة البشرية ، وكان قوله هذا يعني ضمنيا رفضه قبول تعميد الأطفال، وقد رد القديس أوغسطين Augustine على ذلك بأن التعميد سر إيماني مقدس Sacrament "وعلى هذا فعندما يتم تعميد الطفل غير القادر على ممارسة الإيمان، فمعنى هذا أن لديه الإيمان بسبب التعميد أو السر الايماني المقدس .. وعلى هذا فمع أن الطفل لم يكن قد أصبح مؤمنا بعد، بمعنى أنه لم يكتسب الإيمان الذي يتضمن إرادة واعية تعنى قبوله لما يفعله . ومع هذا فإنه بمجرد التعميد يصير مؤمنا بسبب السر الإيماني الكامن في التعميد "Epistles, Xcv" (111,9.10. فالقديس أوغسطين إذًا يركز على أن التعميد هو بداية وليس نهاية، فالآثار المُغْزُوَّة إلى التعميد في العهد الجديد قد فرضت على الطفل مسبقا by anticipation . -تماما كما هو الحال بالنسبة للبالغ - لكنها تتطلب أن تتحقق - أي هذه الآثار - بالتدريج خلال مسار حياته كلها وكلما تطور إيمانه.

وبصرف النظر عن إعادة الصياغة هذه، فقد استمر الاعتقاد في التعميد وممارسته بشكل طقسى وزادت إجراءاته دقة وتفصيلا . ولم يعرف التوحيد في إجراءاته (إجراءات التعميد) وتفاصيله بشكل حاد طالما أن هذا الطقس قد تطور بشكل منفصل في مراكز مختلفة. ومع هذا، فقد كان هناك تشابه كاف في الملامح الرئيسية لهذا الطقس في القرن الرابع الميلادي ليكون منضبطا بشكل معقول . فبعد وصايا (عظات) الصيام الكبير التي تعتمد في معظمها على قانون الإيمان المسيحي ، يتجمع طالبو التعميد في ليلة السبت المقدس المقدس الكنيسة حيث يولون وجوههم صوب الغرب

متبرئين من الشيطان ويولون وجوههم صوب الشرق مُعلَنين ولاءهم للمسيح ، ثم بعد ذلك يخلعون ملابسهم ويُمسحون بزيت تُليت عليه الرُّقَى والتعاويذ لتبديد قوى الشر، وبعد أن يبارك الأسقف الماء يتم تعميد المتقدمين ، فينزلون ثلاث مرات بمقدمات أجسامهم رمزا للأيام الثلاثة التى قضاها المسيح مدفونا ، ويجيبون عن ثلاثة أسئلة استنطاق أو استجواب العماد ـ متعلقة بعقيدتهم فى الآب والابن والروح القدس. ثم يتلقاهم الأسقف واضعا يديه عليهم أو ماسحا إياهم بالزيت ، ثم يلبسون ثيابا بيضا، علامة على أنهم قد خلعوا رداء الخطية ولبسوا لباس البراءة . وأخيرا يحمل كل منهم شمعة مضاءة ويتقدمون من بيت المعمودية (داخل الكنيسة) إلى حيث يشاركون فى طقس عشاء الرب (اليوخارست Eucharist).

ويمكن القول أن أصول طقس عشاء الرب تنطوى على أمرين ـ العشاء الأخير للسيد المسيح من ناحية ، والوجبات التى يُقال إن المسيح قد تناولها مع حوارييه بعد إقامته، من ناحية أخرى. وأولى الكتابات عن العشاء الربانى هى تلك التى فى رسالة بولس الأولى إلى أهل كورنتوس: "لأننى تسلَّمت من الرب ما سلمتكم أيضا، إن الرب يسوع فى الليلة التى أسلم فيها ـ بضم الهمزة ـ أخذ خبزا وشكر فكسر ( بتشديد السين وفتحها) وقال خذوا كلوا هذا هو جسدى المكسور لأجلكم ، اصنعوا هذا لذكرى ، كذلك الكأس أيضا بعدما تعشوا قائلا هذه الكأس هى العهد الجديد بدمى. اصنعوا هذا كلما شربتم لذكرى ".

وحتى إذا لم نعد متأكدين تماما من الكلمات التى استخدمها يسوع بالضبط ، فليس ثمة إلا القليل من الشك فى أنه قرن الخبز ببدنه وقرن النبيذ بدمه ، وهو يشير بهذا إلى أن الذين اشتركوا فيهما (الخبز والنبيذ) قد شاركوا فى قوة الخلاص لموته (أو قوة الفداء المتمثلة فى موته موته his dreath power of his dreath)، وقد شارك المسيحيون الأوائل أيضا فى تصديق قول المسيح هذا: "لأنه حيثما اجتمع اثنان أو ثلاثة باسمى، فهناك أكون فى وسطهم". (إنجيل متى ، الإصحاح ٢٣، الفقرة ٢٠)، بمعنى أنه يشاركهم الصحبة فى تناول الطعام على مائدتهم وعلى هذا يتجدد اتحادهم بالرب، ويدوم، ومن هنا كان الفرح والغبطة التى تميز اجتماعاتهم "وكانوا كل يوم يواظبون فى الهيكل بنفس واحدة ، وإذ هم يكسرون الخبز فى البيوت كانوا يتناولون الطعام بابتهاج وبساطة قلب" (أعمال الرسل، السفر الثانى، الفقرة ٤١)، وهذا الابتهاج كان مقدرا كمسائلة غيبية (متعلقة بالغيبيات أو الأخرويات ـ الإيشوتولوچيا)؛ لأنه بهذا الفعل إنما يستبقون المأدبة

المسيانية (المسيحانية) Messianic Banquet (المسيا أو المسيا أو المشيح ـ بالشين، وكلها بمعنى واحد ـ المترجم) أو لتغيير الصورة، فهم "ذاقوا كلمة الله الصالحة وقوات الدهر الآتى" (الرسالة إلى العبرانيين، الإصحاح، الفقرة ٦) من أجل هذا السبب الجوهرى لأن العقيدة في عشاء الرب، كانت هي أنه يحقق (يجعله حقيقة) ثمار عمل المسيح الفدائي (الخلاص)؛ لذا فقد كان هذا الطقس (عشاء الرب) ليس فقط مركز حياة الكنيسة وإنما أيضا مركز معتقدات الكنيسة ، ما دام كل ما قيل عن المسيح وإرساليته يمكن أن ينطبق عليه. ومن هنا كانت ممارسة شعيرة (طقس) عشاء الرب في القرون الأولى ثرية ومتنوعة.

وإذا فكر المرء في الكنيسة كشعب مختار باعتبارها إسرائيل الجديد فالتعميد هو تدشين لفرد جديد يدخل ضمن هذا الشعب، تماما كالختان في القرن القديم فإن عشاء الرب (اليوخارست) هو الوسيلة لإعادة تأكيد العلاقة التعاهدية ، وذلك مثلما يفعل اليهود في عيد فصحهم بإعادة التأكيد معا على حفظ الشريعة. وإذا كانت النظرة للكنيسة كمعبد يتجلى فيه الحضور الإلهي في أسمى معانيه فيكون عشاء الرب عملاً من أعمال التضحية "وأما أنتم فجنس مختار وكهنوت ملوكي، أمة مقدسة، شعب اقتناه لكى تخبروا بفضائل الذي دعاكم من الظلمة إلى نوره العجيب" (رسالة بطرس الأولى، الإصحاح ٢، الفقرة ٩). إنه (أي عشاء الرب) تضحية بمعنيين، أولهما تذكرة بفداء المسيح (تضحيته) وكلمة التذكرة هذه في الطبعة المنقحة لمقالة القديس يولس التي ذكرناها آنفا تعنى أكثر من إحياء ذكري غائب أو استدعاء ذكراه في العقل والنفس، وإنما لها معنى جعل ما هو ماض، حاضرًا مرة أخرى "ليكون هنا والآن فاعلا مؤثرا". (Gx. Dix, the shape of the liturgy, 1945 p.161) ومن هنا فتقديم عشاء الرب في الكنيسة مماثل لتقديم المسيح ، ليس بمعنى أن هذا العزاء أو التضحية يتكرر وليس بمعنى أن إعادة الفداء أو إعادة التضحية re-immolation تكون ممثلة تمثيلا كاملا في هذا الطقس، وإنما المعنى أن طقس عشاء الرب (اليوخارست) إنما هو إعادة تمثل (anamnesis Re-Presentation) لقربان كامل تقدمه الكنيسة. والمعنى الثاني (لعشاء الرب) إنه فداء أو تضحية،بمعنى أن تقديم الخبز والنبيذ للرب يرمز الى أن الكنيسة تقدم نفسها له. فالقديس إيرينايوس St. Irenaeus يقول في كتابه (18-18) إن "الأرملة البائسة، الكنيسة، قسمت كل حياتها في كنز الله"؛ لذا فقد ماثلت نفسها بالفعل التكفيري atoning الذي قامت به للمسيح الذي قدم نفسه في أعضائها. الكنيسة الأولى \_\_\_\_\_

فتضعية الكنيسة وتضعية المسيح في كنيسته تُعتبر واحدة مع تقديمه الأزلى (\*) أمام الآب. فالأساس الروحي لهذا الطقس الذي يعود لعصر الآباء وجد في الرسالة إلى العبرانيين حيث يُمثل (بضم الياء) المسيح يقوم بدور الكاهن عند مذبح إلهي، أو بمعنى أوضح أنه كان لا يزال يبرر pleadign تضعيته، وكان لا يزال يقدم نفسه للآب (كقربان أو كأضعية) - بصلبه. فعمله الفدائي (من أجل التضعية) لم يتوقف بناء على هذا بصلبه على الصليب وإنما استمر حتى بعد رفعه الى السماء، فتقديمه نفسه كقربان Pself-oblation لا يعنى تقديمه حياته الأرضية فحسب، وإنما استمرار المعنى ذاته في حياته بعد الرفع (الإقامة). فهو (المسيح) في بشريته مازال يقدم نفسه (كقربان) للآب، لذا فهو في السماء في حالة عبادة مستمرة يشترك فيها أو يتقدم إليها أعضاء الكنيسة بمعنى طلبهم الشفاعة الدائمة من القس الأعظم High Priest (المسيح). ويصوغ القديس أوغسطين هذه العقيدة في الكلمات التاليات: "أنت الكاهن، وأنت المضعية، وأنت المُقدِّم له - بتشديد الدال وفتحها - هو نفسه الكائن الذي دخل الآن وراء الحُجُب - بضم الحاء والجيم - وهو وحده هناك يقدم شفاعته لنا.." (\*\*) (Psalms, 64, Narration).

ومادام الاشتراك في طقس عشاء الرب يُعد واسطة مع ثمار تضحية المسيح، فقد حرى الاعتقاد أنه يمحو الخطايا. يقول القديس سيريان Cyprian (تُوفِّي ٢٥٨) في-Ep) حرى الاعتقاد أنه يمحو الخطايا. يقول القديس الخلاص، تتتحى ذاكرة الإنسان "ishes 1x111,11": عندما يتم تناول (شرب) دم الرب وكأس الخلاص، تتتحى ذاكرة الإنسان القديمة، ويحل محلها السلوان أو العفو obvion، ويصبح الصدر مبتهجا بالنعمة الإلهية، أو بالرحمة الإلهية وما تسببه من عداب".

والصورة الثالثة للكنيسة هي أنها جسد المسيح تؤدى إلى التركيز على شركة العبادة المسيحية (اشتراك المسيحيين في العبادة، ويستخدم الإخوة المسيحيون كلمة الشركة في

<sup>(\*)</sup> المقصود تقديم نفسه كأضعية Offering.

<sup>(\*\*)</sup> الكلمة المستخدمة في الترجمة العربية للمزامير والدالة على عبارة (وراء الحجب التي أوردناها) هي المُغتَفى (بضم الميم وفتح التاء) وفيما يلى فقرات من المزمور المشار إليه "... اسمع يا الله صوتى في شكواي، من خوف العدو احفظ حياتي، استرنى من مؤامرة الأشرار، من جمهور فاعلى الإثم، الذين صقلوا ألسنتهم كالسيف، فوقوا سهمهم كلاما مرا، ليرموا الكامل في المختفى، بفتة يرمونه ولا يخشون..." وطبعا فإن تفسير الكامل في المختفى على أنه يسوع، إنما هو تفسير مسيحى، لا يقبله اليهود، لكن المسلمين ربما يقبلونه على أساس إيمانهم بأن الله رفع عيسى إليه، لكنهم أيضا قد لا يقبلونه على أساس أن الكامل في المختفى هو الله سبحانه، على أساس أن المسيح لم يكن قد ظهر وقت مزامير داود اللهم إلا من حيث التفسير الباطني أي الوجود منذ الأزل. (المترجم).

هذا الصدد) التي بها تحقق الكنيسة طبيعتها، يقول القديس أوغسطين في فقرة يوردها الكتاب المسيحيون بكثرة : إذا أنت فهمت معنى جسد المسيح ، فاسمع ما يقوله الرسل (يقصد الدعاة الأوائل) للمؤمنين: أنتم جسد المسيح ، وأنتم فردا فردا أعضاؤه، فأنتم - إذًا - جسد الكنيسة وأعضاؤها، إنه سركم الذي وضع على مائدة الرب. إنه سركم الذي تتلقونه قولوا: آمين للكلمات التي تنبئكم من أنتم، وعند إقراركم بقولكم آمين تعهدوا بما أقررتم به، لأنكم تسمعون عبارة (جسد الكنيسة) وتجيبون (آمين) فكونوا إذًا أعضاء المسيح، حتى تكون (آمين) التي قلتموها صادقة"، وبعبارات أخرى "إن أنتم أحسنتم التلقى كنتم ما تلقيتموه» (Serm ccxx711). لكن المشاء الرباني (اليوخارست) ليس فقط خلاقا أو فاعلا في الكنيسة ، بل إنه أيضا وسيلة لدوام الوحدة بين الجسد وراسها Head (أي المسيح). "ذلك أنه من خلال الميلاد الثاني (المقصود التعميد) ومن خلال الروح القدس نصبح جميعا جسد المسيح بانتعاشنا جميعا بتناول الطعام في العشاء المقدس الذي من خلاله تطعمنا الروح القدس فنصبح جميعا في صحبة المسيح ربنا" (Theodore of Mopsuestia, To the Boptized) ، فأن نكون متحدين في المسيح يمني أن نكون متحدين معا فيه لأننا "نحن الكثيرين، خبر واحد، جسد واحد لأننا جميعا نشترك في الخيز الواحد»؛ ومن هنا فقد سُمي طقس العشاء الأخير (اليوخارست) عن حق "السر المقدس للوحدة the sacrement of unity".

والكنيسة ـ فى المقام الرابع ـ هى عروس المسيح؛ ومن ثم فهى أم المؤمنين بالمسيحية، وفى هذه الحالة فإن طقس عشاء الرب يجرى فهمه على أساس أنه يقدم الإعاشة لأولئك الذين ولدوا ولادة ثانية بالمعمودية. يقول تيودور الموسيستى Mopsuestia توفى ٤٢٨، cop. cit (٤٢٨): "إنه ينبغى علينا نحن الذين تلقينا إعادة الميلاد بأسرارها المقدسة فى موت المسيح، ربنا أن نتلقى طعام الخلود ذا السر المقدس فى هذا الموت نفسه (يقصد موت المسيح) وأن نطعم أنفسنا فى المستقبل من حيث كنا ـ أيضا ـ قد تلقينا ميلادنا".

وأحد تأثيرات هذا الطعام الروحى تستعق ملاحظة خاصة: إنه من المعتقد أنه (أى الطعام) أنه يجدد صورة الله فى الإنسان بمعنى تجديد شبهه المعنوى والروحى بالله، ذلك الشبه الذى دنسته الخطية. وعلى هذا، فوفقا لما ذكره القديس چون (يوحنا) كريزوستوم (Homily 46 on Gospel of St. John) Chrysostom): "إنه \_ أى هذا الطعام يجعل صورة الملك the kinge منتعشة فينا مُحدثةً جمالا (بهاء) لا يمكن الحديث عنه،

كميسة الأولى \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

أو بتعبير آخر لا يمكن التعبير عنه، لا يسمح أن تتشتت نبالة أرواحنا وإنما يسقيها (يرويها) دوما وينعشها (يغذيها).." هنا نجد واضحا أن عبادة الكنيسة تتمحور حول المسيح؛ لأن الإنسان لا يمكنه أن يتجدد في صورة إلهية إلا إذا اتحد معه، وهذه الوحدة تظل مؤثرة خلال طقس عشاء الرب عندما يصبح المسيح الذي هو "صورة الله غير المنظور" (كولوسي، الإصحاح الأول، الفقرة ١٥) في صحبة المؤمنين به ، فالصوت السماوي يعلن للقديس أوغسطين 11,15 (onfossions, V11,15): "إنني الطعام للشعب النامي، ازرع وأنت تطعم مني، فليس أنت الذي تتحول إلى ، كطعام لحمك فيك، وإنما أنت سوف تتحول في Into me).

لقد عرضنا لطقس عشاء الرب من خلال خطوط عامة جعلت العرض مبسطا؛ وبالتالي فقد مال هذا العرض إلى حجب التطورات التي حدثت بالتأكيد في القرون 'لأولى ـ تلك التطورات التي تمحورت حول ثلاثة موضوعات رئيسية ؛ التضحية (القربان) والتكريس والحضور. فيما يتعلق بالموضوع الأول (التضحية) فقد أشرنا إليه نتونا، وكان المسيحيون في الفترة السابقة على مجمع نيقية متشددين تماما في الاعتقاد بأن طقس عشاء الرب كان تضحية (قربانا)، ولم يحاولوا على أية حال أن يعرفوا بدقة المقصود بذلك. والتوضيح الرئيسي ورد في كتابات القديس أمبروز -Am brose والقديس أوغسطين Augustine اللذين ربطا تضحية (قربان) الكنيسة على الأرض، بتضحية المسيح بنفسه تضحية أبدية في السماء، وذلك اعتمادا على ما ورد في الرسالة إلى العبرانيين. أما المعتقدات المتعلقة بالتكريس فكانت أقل سهولة من حيث فك معضلاتها وإن كانت أقدم.. النظريات المتعلقة بهذا الأمر تبدو مستقاةً من المارسة اليهودية، ومؤداها أن التكريس كان قائما على مباركة الخبز والنبيذ مع صلاة شكر؛ امتنانا للمنّة الإلهية التي خص بها عباده (اليهود) aparticular divine act. وعلى هذا فقد قدم المسيحيون الشكر لله لحبه الذي لاحدَّ له بتخليصه العالم من خلال المسيح؛ ومن هنا أصبحت عناصر التكريس مقدسة. وثمة نظرية مغايرة أخذت طريقها للصدارة أخيرا، وهي أن الخبز والنبيذ - بمباركته بذكر اسم الله عليه - ينتج عنه حضور الله مباشرة ليفعل أمرا ما في الخبـز والنبيذ. إن الأمر إذًا يتضمن استدعاء قوى قدسية لتحل في العناصر (الخبر والنبيد)، وهذا يصدر بصفة جوهرية في الـ "Epiclesis" في الطقوس الشرقية Easterm rites؛ حيث يُطلب من الله أن يرسل روحه القدس لتحيل عناصر القربان المقدس - أو تجعلها - في جسد المسيح ودمه ، هنا نجد أنفسنا قد لمسنا عقيدة "الحضور الحقيقي" Real presence والحديث عن هذا الموضوع يقع في ثلاث مجموعات فى حقبة مجمع نيقية، فهناك أولا تلك الفقرات التى تصف ما هو موهوب أو ممنوح فى طقس عشاء الرب فى مصطلحات تشير إلى المنحة الروحية دون تحديد طبيعتها المحددة. وهناك فقرات أخرى تشير إلى الخبز والنبيذ "كرمزين" أو تشبيهين figures "للجسد والدم، وهناك أخيرا فقرات تصف عناصر التكريس باعتبارها جسد المسيح ودمه، وفى الفترة التالية لمجمع نيقية بقيت هذه الآراء التى يكمل بعضها بعضا، وإن ظهر مزيد من التركيز على المطابقة بين عناصر القربان المقدس بالجسد والدم، رغم أن قلَّة من المحاولات التى بُذلت لشرح العلاقة بينهما.

وكلما تطورت العقيدة حول طقس عشاء الرب، زاد الطقس تفصيلا ودقة، وكان لهذا بدوره تأثير على العقيدة، ففي عصر الرسل (الدعاة الأواثل للمسيحية) ظهر طقس عشاء الرب وكأنه تكرار للعشاء الأخير Last supper بحذافيره، وكان يتضمن على هذا ـ سبعة أفعال، أربعة منها قبل تناول الوجبة وثلاثة بعدها، (١) تناول الخبز، (٢) مباركته، (٣) كسره، (٤) توزيعه، ثم يأتى دور تناول الوجبة وفي نهايتها (٥) تناول الكأس، (٦) مباركته، (٧) توزيعه.

والسلوك غير المنضبط الذى يصاحب ـ فى بعض الأحيان ـ تناول الوجبة (الرسالة الأولى إلى أهل كورينتوس، الإصحاح ١١، الفقرات ١٧ - ٣٤) يؤدى إلى الإخلال بهذا النسق. وقد استمر هذا الطقس حتى القرن الخامس باعتباره طقسا منفصلا أو مستقلا يحمل اسم وليمة المحبة (love fest agape)، وعلى أية حال، فقد تغيرت إجراءاته بجمع الخبز والنبيذ معا وبذا تحولت الإجراءات السبعة إلى أربعة فقط، فاتخذ الطقس هذا الشكل: (١) تناول الخبز والنبيذ معا، (٢) مباركتهما معا، (٣) كسر الخبز، (٤) توزيعهما معا، ومهما كانت دقة التفاصيل التي استُحدثت فقد ظلت طقوس عشاء الرب الأربعة الآنف ذكرها ـ بشكلها البسيط، فيما يُعرف الآن باسم صلاة التقدمة Offertory وصلاة التكريس .

ومنذ الأيام الباكرة تم إدخال كهنوت الكلمة Minsitry of the word التى كانت ـ إلى حد كبير ـ قائمة على أسس العبادة فى المعبد اليهودى ، وكانت مألوفة لعدد كبير من المسيحيين الأوائل، وكان كهنوت الكلمة هذا يتكون من قراءة من العهد القديم وكتابات الرسل (الدعاة)، بالإضافة إلى عظة محورها هذه القراءات. ولم يكن مسموحا بحضور طقس عشاء الرب الخالص (اليوخارست) إلا لمن هم أعضاء كاملو العضوية في الكنيسة، فالجزء الأول أصبح معروفا باسم قداس داخلي النصرانية (أي الذين

دخلوا النصرانية حديثا ويتلقون تعليما عنها ولم يُعمّدوا بعد) Mass Catechumens؛ لفصلهم عن قداس المؤمنين الذي يأتى بعد ذلك Mass of faithful.

ويبدأ قداس المؤمنين بصلاة التقدمة Offertory وهنا يوجد فرق بين الممارسات الغربية والممارسات الشرقية تجدر الإشارة إليه؛ لأنه أدى أخيرا إلى خلاف في العقائد. ففي الغرب نجد أن أعضاء الاجتماع (الذين حضروا) هم الذين يحضرون خبزهم ونبيذهم إلى المذبح ويتلقاها الشمامسة الذين يأخذون جزءًا منها لاستهلاكه في الطقس، والباقي تتم مباركته ويوضع جانبا لتوزيمه على الفقراء. أما في الشرق، فإن ما يقدمه الناس (من خبر ونبيذ) يتم تسليمه قبل بدء الطقس (عشاء الرب) ويقوم الشمامسة وحدهم بحمل القدر المطلوب استهلاكه في هذا الطقس. ومن هنا تطور كل ما يتعلق بطقس "الإعداد أو التجهيز Prothesis" بمعنى إعداد عناصر القداس أو تجهيزها في غرفة المقدسات بالكنيسة، سلفا. هذا الفعل الرمزى الدقيق يبلغ ذروته في قتل المسيح بشكل رمزي بطعن الخبز برمح صفير ، وعند صلاح التضحية (مدخل طقس عشاء الرب، ويسمى أيضا المدخل الكبير Great Enterance) يُعتقد أن المسيح الميت يُحمل على مقاساة القيامة خلال الروح القدس عند تلاوة الرُّقَى والتعاويد والاسترحامات والتوسلات..... Epiclesis وسيكون واضحا كم هي مختلفة هذه الإجراءات الطقسية الشرقية عن نظيراتها الغربية \_ اختلافا كان مقدرا أن يستمر دون أن تتاح فرصة للتراثين (التقليدين) المنفصلين ـ أن يلتقيا التقاء مثمرا ـ نتيجة الانقسام الكبير بين الكنائس الشرقية والكنائس الغربية، ذلك الانقسام الكبير الذي سيتناوله الفصل التالي.

## بلورة العقيدة في صيغ إيمانية

المسيحية - كما أكدنا - وحى للناس جميعا، وهو وحى متكامل هبط مرة واحدة ومع ذلك فما زال يجدد نفسه، وعلى هذا فتاريخ العقائد في المسيحية هو سجل للتوتر المستمر بين الرصيد الأصلى للعقيدة (الإيمان المسيحي)، والتوضيحات والشروحات المتوالية في كل عصر من العصور اللاحقة. وفي أثناء هذا التطور تضمنت المسيرة اعتماد الأسفار القانونية (الشرعية) والتراث (التقليد) الكنسي، واستخدام المنطق الصحيح (تحكيم العقل)، فمنذ بواكير الكنيسة كانت هناك عوامل فاعلة لتمييز ما هو أساسي في العقيدة - أي ما هو جوهري وعام بين كل من يعتبرون أنفسهم مسيحيين مع أعتبار أن بعض الاختلافات في الرأي كان من الأمور المتوقعة، وقد جنحت هذه الصياغات إلى أن تكون ضيقة محكمة Succinct وعُرفت باسم قوانين الإيمان Creeds).

ومن هدفنا في هذا الجزء الأخير من الدراسة أن نتفحص التأثيرات التي أدت إلى ظهور هذه الصياغات (قوانين الإيمان) والعملية التي تم بها توحيدها.

ولا نجد في العهد الجديد - بالضبط - ما يمكن تسميته قانون الإيمان بالمعنى الرسمي الواضح أو بمعنى صيغة نصية مقررة . ومن خلال المرويات نعلم أن أول دليل ثابت يعود إلى القرن الرابع يفيد أن الرسل (الدعاة) عقدوا اجتماعا اتفقوا فيه على ما سيبشرون به مستقبلا، ولم يخرجوا بتوصيات. لكن ليس معنى هذا أن عقائد الكنيسة الباكرة كانت غائمة ومبهمة، فثمة عدد كبير من الفقرات في العهد الجديد تشير لوجود نسق متكرر من العقائد، وعلى هذا فنحن نشير إلى الإيمان المُسلّم سرُّه للقدوسين" (رسالة يهوذا، الفقرة ٣) و "صورة الكلام الصحيح" (الرسالة الثانية إلى تيموثاوس، الإصحاح الاول، الفقرة ١٣) وأهل تسالونيكي كانوا مأمورين "بالتمسك بالتعاليم التي تعلمتموها" (رسالة بولس الثانية إلى أهل تسالونيكي، الإصحاح الثاني، الفقرة ١٥) وجرى تذكير أهل رومية (روما) في الإصحاح السادس، الفقرة ١٧ بأنهم "أطاعوا في القلب صورة التعليم التي تسلموها" وهذا التركيز على انتقال العقيدة الموثقة أو المعتمدة أمر متوقع؛ لأن الكنيسة الباكرة كانت كنيسة اعتقاد واعتراف وتبشير وفقا لأفكارها الخاصة المحددة التي ورثت بعضها من اليهودية واستقت بعضها الآخر من استجابتها لفعل الله في المسيح. لقد كانت هناك عوامل عملت على إيحاد صيغ إيمانية معترف بها لبلورة العقيدة المسيحية في مختصرات تقليدية، وهذه العوامل هي أعمال التبشير بالإنجيل، إعداد طالبي التعميد، وطلب الاعتراف بالعقيدة الإيمانية المسيحية عند التعميد، كل هذا إلى جانب طقوس طرد الأرواح الشريرة ، وطقس القربان المقدس نفسه (أو الليتورچيه عموما) والترانيم والمدائح الإلهية .

ويحتوى العهد الجديد على عدد كبير من هذه الصياغات يُستخدم فى شكل اقتباسات موجزة فى الطقوس الدينية، وفى تأكيد العقائد على نحو ظاهر، وأول نوع من هذه الاقتباسات هو المتعلق بطبيعة المسيح (شخص المسيح) والتى تؤكد أن "يسوع هو المسيح" (رسالة يوحنا الأولى، الإصحاح ٢، الفقرة ٢٢) ، وأن "يسوع هو ابن الله(\*)" (رسالة الأولى إلى أهل كورنثوس، الإصحاح ٢، الفقرة ٣) أو أن "يسوع هو ابن الله(\*)" (رسالة يوحنا الأولى، الإصحاح ٤، الفقرة ١٥) وفى بعض المناسبات يجرى تفصيل ذلك بإضافة

<sup>(\*)</sup> ليس هناك مسيحى الآن على الأقل يفهم البُنوَّة هنا بمعناها المادى. (المترجم).

مواد مختارة من تاريخ التخليص من الخطية history of redemption، ومثال ذلك: للمسيح هو الذي مات بل بالحرى قام أيضا، الذي هو أيضا عن يمين الله، الذي أيضا يشفع فينا" (الرسالة إلى أهل رومية، الإصحاح ٨، الفقرة ٣٤، وأيضا الرسالة إلى أهل كورنثوس، الإصحاح ١٥، الفقرة ٣ وما بعدها).

والصياغتان المرتبطتان بالآب والابن مثال عليه: "بالنسبة لنا هناك إله واحد، الآب تعود إليه كل الأشياء، ونحن إليه سام unto him ورب واحد، يسوع المسيح الذى من خلاله كل لأشياء. ونحن خلاله" (الرسالة الأولى إلى أهل كورنثوس، الإصحاح ٧، الفقرة ٦)(\*). وخيرا هناك فكرة الثالوث triadic scheme: "نعمة الرب يسوع المسيح وحب الله والشركة مع الروح القدس" (الرسالة الثانية إلى أهل كورنثوس، الإصحاح ٨، الفقرة ١٤)(\*\*). وفي القرن الثاني ظل الوضع كما هو إلى حد كبير، فقد كانت هناك موجزات مصوغة على نحو جزئي semi formed لصياغة المبدأ الأول والثاني والثالث لتكون جميعا معا، ومن ذلك ما ذكره چوستيم چوستين مرتير Martyr. (Apology I, x1111,4) "لكن يسوع خسيح الذي أتي في زماننا صلب. ومات وقام مرة أخرى وصعد إلى السماء وحكم".

وبالإضافة إلى هذه الصياغات الموجزة، ظهر للوجود صيغة تستخدم لاستنطاق خؤمن الجديد عند التعميد ـ وهى عبارة عن ثلاثة أسئلة متوالية توجه للمسيحى نجديد لابد أن يجيب عنها لاعتماده كمسيحى، والهيكل العام لهذه الأسئلة (محاورها) خطلوب الإجابة عنها عند التعميد وردت في إنجيل متى، الإصحاح ٢٨، الفقرة ١٩، فالمعمد الجديد يُسأل عما إذا كان يعتقد في الآب والابن والروح القدس . وفي منتصف القرن الثالث ، وحتى قبل ذلك ، كان من المكن الحديث عن الصيغ المعتادة خذا الاستجواب (Firmlian in Cyprian, Episties 1 xxxv, 15-11).

هذا التطور سبق تشكيل صياغات العقيدة بشكل رسمى (الصياغات الرسمية عقيدة) وفي الوقت نفسه كانت باعثة عليها ، بمعنى أنها كانت سببا ونتيجة في توقت نفسه. فقد وجدت هذه الصياغات الرسمية جذورا لها في مناهج تعليم نسيحيين الجدد أصول المسيحية ؛ حيث كان وجود الموجزات أو الكتابات المختصرة

لم نجد هذه الفقرة في موضعها من الترجمة العربية للكتاب المقدس في الرسالة الأولى إلى أهل كورنثوس؛ فترجمناها دون الرجوع للنص العربي، وهو خطأ مطبعي بلا شك في الطبعة الإنجليزية للموسوعة.

<sup>\*\*)</sup> لم نجد الفقرات الواردة في المتن في موضعها وفقا الإشارة المؤلف في رسالة بولس الثانية إلى أهل كورنثوس، فترجمناها مباشرة، ولعله خطأ مطبعي في الطبعة الإنجليزية للموسوعة. (المترجم).

أمرا ضروريا ، لكن ما دام هذا الإعداد للدخول للمسيحية يبلغ ذروته في طقس التعميد الممثل في الغمر في الماء ثلاث مرات ، كل مرة باسم أقنوم من الأقانيم (الآب والابن والروح القدس) the threefold Name ، فلم يكن هناك مفر من التعبير عن عقيدة التثليث، أو بتعبير أدق صب العقيدة المسيحية في قالب التثليث مستقى من الأسئلة الموجهة فكان اشتمال قوانين الإيمان المختصرة على صيغة التثليث مستقى من الأسئلة الموجهة للمسيحي الجديد عند التعميد، وتم توسيع هذه الصيغة بإدخال صفات وصفية أخرى للأقانيم (أو الذوات) الثلاثة (الآب والابن والروح القدس)، أو بإضافة عناصر أخرى من العقيدة المسيحية . لقد حتَّمت زيادة عدد المتحولين من الوثنية إلى المسيحية، وجود تنظيم كنسي دقيق حتى لا يدخل المسيحية من يعتقد معتقدات زائفة عن محتواها. وكانت هذه هي القوة الدافعة الرئيسية التي أنتجت في النهاية هذه الصيغ الإيمانية (قوانين الايمان)، وارتبطت هذه الصيغ بطقوس ومراسم خاصة لتأكيد أهميتها. لقد رقوانين الإيمان) الإسراع في تعليم المسيحيين الجدد أصول العقيدة التأكيد أهميتها. كما كان هناك الإسراع في تعليم المسيحيين الجدد أصول العقيدة نا يكون المتقدم المناسبة المقدسة حيث تُعاد هذه العقائد وتُكرر أمام الأسقف بعد أن يكون المتقدم النيسيعية) قد تذكرها وفهم معانيها (شرحها) edditio إلى حد ما.

سيكون واضحا مما ذكرناه آنفا أن الوظيفة الإيجابية لقوانين الإيمان Creeds وأصولها هو تثبيت العقيدة وتوضيحها وفي الفترة السابقة على مجمع نيقية كان هناك غرض جانبي آخر لهذه الصيغ هو مقاومة ما كان يشيع من هرطقة، أو بتعبير آخر ما كان يعتبره البعض خروجا عن المسيحية الصحيحة ، وقد عبر القديس سيريل المقدسي Catechetical lectures xv 111) Cyril of Jerusalem) عن ذلك في كلمات تشير كل الاحتمالات إلى إنه هو نفسه كان يستخدمها فيما أطلقنا عليه traditio، أي تقديم التعليم السريع للداخلين الجدد إلى المسيحية .

"عند تعليم العقيدة المسيحية (الإيمان المسيحي)، وعند الاعتراف بها، فإن الأمر يتطلب أن تستوعب وتحفظ ما سلمته لك الكنيسة فحسب والقائم على أساس متين في الكتاب المقدس، لأنه ما دامت قراءة الكتاب المقدس غير متاحة للجميع إما بسبب جهل القراءة أو بسبب عدم وجود الوقت الكافى، فلا ينبغى أن تُترك الأرواح لتضيع في غياهب الجهل، لذا فقد اختصرنا كل العقائد الإيمانية المسيحية في سطور قلائل. هذه السطور القلائل أرغب إليك في أن تعينها ذاكرتك عندما أتلوها عليك، وأن تعيدوا سماعها فيما بينكم بعناية، لا تكتبوها على الأوراق وإنما احفروها في ذاكرتكم وفي

قلوبكم - وإنني أرغب إليكم أيضا أن تحفظوها كعدة تستعدون بها في كل مسار حياتكم، ولا تقيموا وزنا لسواها حتى ولو أننا - أنفسنا - غيَّرنا تعاليمنا الحالية أو تتاقضنا مع ما ندعوكم إليه الآن ، ولا حتى إذا أتى ملك angel مناوئ أو معاكس وتبدئى لك كملك نور راغبا في أن يضلك سواء السبيل. لذا أقول لكل الحضور أصغوا وأنا أتلو عليكم ببساطة قانون الإيمان المسيحي Creed دعوه في الذاكرة، وفي الوقت المناسب توقعوا أن تؤكدوا عناصر قانون الإيمان هذا، في كل جزء منه من الكتاب المقدس. لأن عناصر الإيمان لم تتم صياغتها كي تبدو طيبة في أعين الناس، وإنما قد تم جمع أهم عناصرها من الكتاب المقدس لتكون جميعا - أي هذه العناصر - موجزا مفهوما للإيمان السيحي ، كما تحوى "حبة الخردل" الصغيرة في ثناياها كثيرا من الفروع ، كذلك قانون الايمان Creed يضم في كلماته القليلة كل المعلومات المتعلقية بالصلاح في ألعهدين القديم والجديد". وهذه الإقرارات التي بقول بها المتحول للمسيحية قبل التعميد، مطابقة في إيجازها لما عرف بقانون إيمان الرسل (الدعاة الأوائل) Creed Apostles؛ ففي الأصل كانت قوانين إيمان الرسل هذه قوانين محلية من إفراز كنيسة روما، وكانت ربما تعود إلى بداية القرن الثالث لكنها لم تكن محكمة حتى القرنين السادس والسابع، وتشير كل الاحتمالات أن هذا حدث في جنوب غرب فرنسا، وعندما بدأت تنتشر - بتأثير شارلمان - عبر المناطق الفرنسية Frankish (بلاد الفرنجة) حتى حل محلها بشكل نهائي قانون الإيمان القديم (الأول) الصادر في روما Creed Old Roman الذي حاز قبولا كنعى معتمد من كل الكنيسة الغربية. إلا أن هذا \_ على أية حال \_ لم يغلق الباب في تاريخ قوانين الايمان، ذلك أنه في القرن الرابع بدأ إصدار إعلانات إيمانية صادرة عن مجالس (مجامع) الكنيسة .

وفى سنة ٣٢٥، عقد الإمبراطور قسطنطين مجمعا فى نيقية لهدف معلن هو وضع نهاية للخلاف الآريوسى (الخلاف الذى سبَّبه إعلان آريوس لعقائده)، فأدرج الأساقفة عدة فقرات لتكفير عقائد آريوس، وليؤكدوا فى صيغتهم ما هو مطلوب الإيمان به من الحاضرين. وهكذا بدأ عصر قوانين إيمان المجامع الكنسية الذى ظهرت فيه صيغة تتبعها صيغة فى تتابع سريع حتى - أخيرا - فى سنة ٣٨١ فى القسطنطينية انتهى الجدل الآريوسى وصدر قانون الإيمان الذى كان هو فى الحقيقة ما نعرفه الآن بقانون إيمان مجمع نيقية فى الشرق فى المحمع نيقية فى الشرق فى طقس القربان المقدس فى القرن الخامس، وكان هذا الإدراج فى البداية على أيدى

القائلين بالطبيعة الواحدة للأقانيم الثلاثة Monophy Sites ولائهم لقرارات مجمع نيقية ورفضهم ما أتى به : مجمع خلقدونية Chalcedon، وسرعان ما حذت حذوهم الكنائس الشرقية عامة. وفي الغرب، لم يحدث إلا في سنة ٥٨٩ بناء على توصية مجمع توليدو Toledo أن رُدِّد قانون الإيمان هذا في القداس ، وحدث ها أول ما حدث في إسپانيا. وبالتدريج انتشر هذا الأمر فوصل إيرلندا في القرن الثام ومنها إلى إنجلترا ، وفي بداية القرن التاسع تبنت هذا الإجراء بلاد الغال لمقاومة أفك القائلين بالتبني Adoptionism (انظر ص ٧٠ من النص الإنجليزي)، ولكن ذلك لم يكر مقبولا في روما حتى سنة ١٠١٤ م، عندما أمر به البابا بنيدكت الثامن Benedict به الإمبراطور هنري الثاني على ذلك .

ولأن قانون الإيمان هذا \_ من بين كل القوانين ، هو الوحيد الذى يمكن القول إذ حاز قبولا عالميا فسنورده هنا في صيغته الأولى التي جرى بها إعلانه أول مرة؛ فهو يحمل في طياته ملخصا لكل ما سبقه :

"نؤمن بإله واحد الآب كلى القدرة، خالق كل الأشياء ما يُرى منها وما لا يرى. ونؤمن برب واحد يسوع المسيح. ابن الله الوحيد، المولود من الآب قبل كل العصور، نور من نور، الله حق من إله حق، مولود غير مخلوق، من ذات الجوهر الذى منه الآب، به خُلق الكل (من خلاله خلقت كل الأشياء Through whom all things were made) الذى من أجلنا نحن البشر ومن أجل خلاصنا نزل من السماء، وتجسد، وصار رجلا من الروح القدس ومريم العذراء وصار إنسانا وصلب من أجلنا في عهد پونتيوس پيلاطس Pontias Pilate وقاسى، ودُفن، وفي اليوم الثالث قام كما ورد في الكتاب المقدس ورفع للسماء وجلس على يمين الآب وسيعود مرة ثانية ببهائه ليقضى بين (ليدين) الأحياء، والأموات، وليس للكوته نهاية. وفي الروح القدس، الرب وواهب الحياة، الذي ينساب proceed من الآب، الذي هو مع الآب والابن محل عبادة وتبجيل ( المقصود الروح القدس) الذي (أي الروح القدس) تكلم من خلال الأنبياء وفي الكنيسة المقدسة الجامعة الرسولية . إننا نؤمن بمعمودية واحدة المولة ( الخطايا، ونتطلع لقيامة الموتي والحياة في يو، الرب الآتي One Baptism ناس.".

<sup>(\*)</sup> يوم الدينونة.

# (ب) الانشقاق الشرقى والكنيسة الأورثوذكسية الشرقية

## بقلم: نيكولاس زرنوف مُحاضِر الثقافة الأورثوذكسية الشرقية جامعة أكسفورد

## الأنشقاق بين مسيحيي الشرق، والغرب وما نتج عنه

اتسم تاريخُ المجتمع المسيحي بثلاثة انشقاقات كبرى. حدث أول هذه الانشقاقات في القرن الخامس حيث فصم الدولة المسيحية(\*) في الشرق إلى قسمين، وحدث الانشقاق الثاني في بواكير القرن الحادي عشر وأنهى العلاقة الحميمة بين الكنيستين: اللاتينية (الكاثوليكية) والبيزنطية. أما الانشقاق الثالث فتمثل في الحركة الإصلاحية (البروتستنطية) في القرن السادس عشر في غرب أوروبا وظهرت البروتستنطية في خصومة شديدة مع كنيسة روما. والانشقاقان الأوّل والثالث يبدوان متشابهين في طبيعتهما، فكلاهما حدث فجأة وبشكل درامي. لقد فصل هذان الانشقاقان المسيحيين الذين كانوا قبل ذلك يشتركون معا في التعاليم الدينية نفسها وفي أنماط العبادة وكانوا قد قبلوا الإدارة الكنسية نفسها. لقد تباعد المسيحيُّون الشرقيون عن المسيحيين الغربيين بسبب الظروف المختلفة لكل منهما. لقد كان هذا من خلال عملية طويلة ومشوّشة تبدأ من القرن التاسع ولم تصل لنهايتها إلا في منتصف القرن الخامس عشر. وأحد خصائص هذا الانشقاق هو عدم اليقين الذي كان مصاحبًا لكل خطوة. وكان هذا الانشقاق موضوعا لدراسات كثيرة، ورغم كثرة هذه الدراسات فإن العرض الزمنى والوصفى له كان غير مقنع بدرجة كافية. فأسئلة على شاكلة: لمَ حدث هذا الصَّدِّع ؟ وما بواعثُه أو العوامل التي أدَّت إليه ؟ ومن هم المسئولون عن تمزيق الوحدة المسيحية؟ كلُّ هذه الأسئلة لا تزال تنتظر الإجابة المُرْضية. لكن لأن أحكام المؤرخين

<sup>(\*)</sup> أو العالم المسيحى الشرقي Eastern Christendom.

التي جرى قبولها فيما مضى، أصبحت موضوعًا للجدل والنقاش بشكل متزايد، فقد أدّى هذا على المدى البعيد إلى أن أصبح هذا الانفصام \_ بالتدريج \_ أكثر تحديدا، وترستحت الآن بشكل مُقنع العلاقة بين انفصال المسيحيين البيزنطيين والمسيحيين اللاتين من ناحية، وبعض الأحداث الكبرى في تاريخ العالم من ناحية أخرى. ويتجلَّى هذا الربط أكثر ما يكون وضوحا في سقوط الإمبراطورية الرومانية الشرقية (البيزنطية) وفشل الحروب الصليبية، وازدياد الخصومة بين الإسلام والمسيحية، وازدياد قوّة البابويّة ورد فعل البروتستنطية ضدها، وأخيرًا ما جرى بين روسيا وأوروبا الغربية وأوروبا الغربية من تنافس وشك. حتى الحروب التي جرت خلال المائة والأربعين عاما الماضية يمكن تلمُّس جذورها في هذا الانقسام أو الانفصام بين مسيحيى الشرق ومسيحيى الغرب. لقد كانت معركة نابليون في سنة ١٨١٢، وحربُ القسرم في الفستسرة منا بين ١٨٥٣-١٨٥٥، وحسريا البلقسان ١٨٧٨ و ١٩١٢، والحسريان العالميتان ١٩١٤ و ١٩٣٩ـ تهدف جميعا السيطرة على القسطنطينية، وعلى هذا فيمكن النظر إليها باعتبارها جزءًا من النتائج التي تمخضت عن انفصال الأرثوذكس عن الكنائس الغربية، ونتيجة لهذا الانشقاق تطورت في العالم المسيحي Christianom ثقافتان تمسكت كلتاهما بأنها وحدها التي تُعد التعبير الصحيح والشرعي عن المسيحية. فكثيرون من المسيحيين الشرقيين لم يعودوا ينظرون للمسيحيين الغربيين كشركاء لهم في العهد Covenant نفسه، والعكس أيضا صحيح. لقد حاول كل طرف أن يتجاهل وجود الطرف الآخر أو إخضاعه له. ونتج عن هذا أن أصبح كلا الطرفين ضحايا التقوقع والصراع المرير. لقد كانت وحدة الطرفين (المسيحيين الشرقيين والمسيحيين الغربيين) في وقت من الأوقات أساسا متينا لتطور المسيحية وانتشارها، لكن ما حدث بعد ذلك من انشقاق قد دمّر إلى حد بعيد حيوية الدين المسيحي ومكانته.

وهناك تفسيران مختلفان للانشقاق بين روما والقسطنطينية. التفسير الأول يعزوه لخلافات عقيديّة، والتفسير الثانى يعزوه للصراع السياسى بين الإمبراطورية البيزنطية من ناحية والغرب المسيحى من ناحية أخرى. وإنها لعادة مسيحيّة قديمة راسخة الجذور أن يتم تبرير عدم مشاركة أعضاء الكنيسة الآخرين والتآلف معهم بأنهم مراطقة، فالهرطقة هى السبب الوحيد الشرقى الذى يتم ذكره فى هذا الصّدد. وعلى هذه الأسس وجدنا أنَّ الكنائس الناطقة باليونانية قد كفَّرت (طردت من رحمة

الكنيسة) المسيحيين الشرقيين Oriental فى القرن الخامس، لأنهم \_ أى أتباع الكنائس الناطقة باليونانية \_ اعتقدوا أنَّ السّريان وأقباط مصر قد حرَّفوا العقيدة الأرثوذكسية فى يسوع المسيح كإله حق وإنسان كامل.

والانشقاق الغربى الذى حدث فى القرن السادس عشر جرى أيضا تبريره على أساس وجود أخطاء عقيدية، فكانت فكرة الخلاص بالإيمان وحده، والسلطة البابوية على الكنيسة هما محور النزاع الذى أدى إلى تمزيق العالم المسيحى الغربى Western على الكنيسة هما معور النزاع الذى أدى إلى تمزيق العالم المسيحى الغربى Chrisiandom. وعلى أية حال، فلم يكن هناك أيضا اتفاق بين روما والقسطنطينية فيما يتعلق بالمسائل العقيدية؛ مما أدى إلى فسخ عُرى الوحدة بينهما.

وكان فوتيوس Photius بطريارك القسطنطينية المثقّف (٨٨٦-٨٥٨) هو أوّل من أعد قائمة بما يعتبره البيزنطيون أخطاء وقع فيها المسيحيون اللاتين (الكاثوليك). وفي قائمة مفردات الهرطقة هذه أدرج فوتيوس بعض الأمور، منها: عدم الانتظام في مراعاة الصوم الكبير Lent، وفرض العزوبة أو عدم الزواج على رجال الدين (الإكليروس)، وإنكار حق القُسس في تثبيت العماد Confirmation، وأخيرا أخطر هذه الأخطاء ويعنى بها ما يتعلّق بالروح القُدُس Holy Spirit ، من حيث إضافة عبارة "ومن الابن" إلى ما ورد في العقيدة التي أقرها مجمع نيقية Nicene Creed وهي الفقرة التي عُرفت باسم " Filioque Clause".

وقام اللاهوتيون اللاتين الكاثوليك بدورهم بالرد بتحدً فأعدوا قائمة بما حذفه البيزنطيون Greek وما أضافوه، وبمرور الوقت راحت هذه القوائم تزداد عناصرها من الجانبين؛ حتى إننا وجدنا أنّه في معمعة الخلافات بين الجانبين ظهر في غضون القارون الثلاثة التالية خمسون عنصرا وضعها الجانب البيزنطي Greek والجانب الروماني (الكاثوليكي) يجرم كل منهما الآخر فيها، ومن بين هذه العناصر الخمسين الروماني (الكاثوليكي) يجرم كل منهما الآخر فيها، ومن بين هذه العناصر الخمسين بعض القضايا العقيدية، أهمها جميعا طريقة انبثاق (زيّاح) الروح القُدس (P.70 ff). فالشرقيون ظلوا متمسكين بأن الروح القدس قد انبثق من الآب (يوحنا-الإصحاح ١٥/ ٢٦)، بينما أصر الغرب على أنّ الروح القدس انبثق من الأب والابن معا (وقد عُرفت هذه الإضافة باسم Filioque Clause). وثمة خلاف عقيدي آخر مهم يتحلّق حول الاعتقاد في المطّهر (الأعراف) أو بتعبير آخر الحاجز بين الجنة والنار Pugatory، فالشرقيون ينكرون وجود المطهر بينما يقر الغربيون بوجوده.

وعلى أية حال، فقد لعبت الخلافات العقيدية دورا أقل نسبيا في النزاع بالبيزنطيين والرومان (الأورثوذكس والكاثوليك)، فقد جرى التركيز على ما زعمه كاطرف من أخطاء وتجاوزات وقع فيها الطرف الآخر فيما يتعلق بالطقوس والشعائر والممارسات. فقد كانت مسألة عدم زواج الإكليروس، واستخدام الخبز بالخميرة أو الخبز بدون الخميرة في القريان المقدس Eucharist، والتعميد بالغمر أو بالرش، والأحكام الخاصة بالصيام؛ كل أولئك كان مجالاً لنقد حاد من الطرفين. حتى التفاصيل الصغيرة دخلت مجال الخلاف، فقد أدان الشرقيون لبس الأساقفة الغربيين للأساور والأختام كما أدانوا حلق الإكليروس (رجال الدين) للحاهم، واستخدام الموسيقا في العبادة، إذ اعتبر الشرقيون كل ذلك تجاوزا غير شرعى ابتعد بالعبادة عن التراث الرسولي Apostolic tradition.

وعلى أية حال، عندما كانت الإمبراطورية البيزنطية تقترب من نهايتها رغب قادة الدولة وقادة الكنيسة الأورثوذكسية بَذُل محاولة يائسة لضمان مساعدة الغرب لهم لإنقاذ مملكتهم من الهجوم العثمانى (التركى) الوشيك، ففتحوا بابا لآخر حواراتهم اللهوتية مع ممثلى الرومان (الكاثوليك) في مجمع عُقد في فلورنسا سنة ١٤٣٩، ووقع الاختيار على أربع نقاط فقط للتشاول حولها، أما بقية عناصر الخلاف الأخرى التي كان يتم إدراجها ضمن الهرطقة فقد جرى إسقاطها، إما لأنها غير ذات صلة بالموضوع أو لأنها تافهة. وكانت هذه العناصر موضوع النقاش هي:

- (أ) امتياز الكرسى البابوي
- (ب) مسألة انبثاق الروح القدس من الآب والابن معا Filioque Clause
  - (ج) الاعتقاد في المطهر
- (د) مسألة استخدام الخبز ذي الخميرة أو الخبز غير ذي الخميرة في القربان المقدس.

واتخذ اللاهوتيون الذين كانوا يُعزون الخلاف بين الشرق والغرب لأسباب عقيدية موقفا مؤيدًا عادة لروح التقارب التى وصل إليها مؤتمر فلورنسا (مجمع فلورنسا)، وشايعوا ما تمخض عنه المجمع وتخلوا عمّا تخلت عنه قرارات المجمع؛ ومع هذا فقد ظلت قلّة حتى الآن تقيم الأهمية نفسها لمسألة المطهر ونوع الخبز المستخدم في القربان المقدّس، تماما كما كان الحال في القرن الخامس عشر، ولم يتبقّ على أية حال نتيجة لهذا المجمع سوى نقطتين ظلتا موضع خلاف: ما يتعلق بانبثاق الروح القدس، وحدود السلطة البابوية.

#### الخلاف حول انبثاق الروح القدس "The "Filioque Controversy

أصول الخلاف حول انبثاق الروح القدس Filioque يُعد أحد أسرار التاريخ الكنسي الذي لم يتضح حتى الآن، فلا أحد قد اكتشف متى ولا كيف ولا على يد مَنْ جرت إضافة فقرة "ومن الابن" لعقيدة مجمع نيقية، وهو قانون الإيمان المسيحي الذي وافق عليه \_ بتوقير \_ كل من الشرق والغرب، باعتباره العقيدة المسيحية العامة، وكانت هذه الموافقة في أول أربعة مجامع كُنُسيَّة مسكونية (P.105). ويبدو أن هذه الإضافة قد تمت في إسيانيا في وقت ما في القرن السّادس أو السّابع، لكن ظروف هذه الإضافة أو التغيير غير معروفة إلى حد كبير، ومن إسيانيا انتشرت هذه الإضافة " ومن الابن" Filioque بالتدريج إلى بلاد الغال Gaul المجاورة ومنها إلى إنجلترا وألمانيا وإيطاليا. وفي البداية عارض الأساقفة هذه الإضافة بل إن البابا ليو الثالث Leo III (٨١٦-٧٩٥) أمر بنقش النص الأصلى لقانون الإيمان على ألواح من فضة وتعليقها في كنيسة بطرس Peter . وعلى أية حال، فإن شارلمان Charlemagne وخلفاءه كانوا مصممين على شرعيّة هذه الإضافة وصحتها، لأنها تمدهم - أي هذه الإضافة - بسلاح يوجهونه إلى بيزنطة. لقد وجد الحكَّام الغربيون في اتهام المسيحيين الشرقيين بالهرطقة مبرَّرا مناسبا للعدوان. وعلى هذا فقد أصبح رفض الأورثوذكس لقبول هذه الإضافة الإسبانية (كون الروح القدس منبشقًا من الآب والابن معا) مبرّرا لغزو مناطق تابعة للإمبراطورية الشرقية (البيزنطية)، وسحبت روما اعتراضها على هذه الإضافة Filioque Clause بسبب الضغط السياسي الواقع عليها، وفي القرن التالي تم التربُّم بقانون الإيمان ـ بكل إجلال ـ كاملا مضافا إليه هذه الفقرة أو الإضافة المؤثَّمة (التي تشير إلى أن الروح القدس منبثق من الآب والابن معا وليس من الآب فحسب)، وكان هذا في حفل تتويج الإمبراطور هنري الثاني (١٠٠٢–١٠٢٤) في عام ١٠١٤.

والفرق بين نصعً قانون الإيمان نفسه أثار أحد أطول الخلافات اللاهوتية وأكثرها اضطرابا في حوليات تاريخ الكنيسة. ورغم أنَّ مجلّدات كثيرة جرى نشرها في هذا الموضوع، لم يتم التوصل إلى اتفاق عام على طبيعة "الإثم" أو الخطأ" الكامن في هذه الإضافة. فبعض اللاهوتيين أصروا على أنّ إضافة هاتين الكلمتين (ومن الابن) -Fili ومنافة ما يتعلق أو حذفهما أمر يمثل تغييرا جذريا في جوهر العقيدة المسيحية، خاصة ما يتعلق بطبيعة الثالوث المقدّس، بينما نجد أن باحثين آخرين يعتبرون أن القضية ليست في هذه الإضافة Filioque المتعلقة بالروح القدس، وإنما القضية هي هل من حق البابا أن

يغيِّر فى قانون الإيمان أم لا. واعتقد هؤلاء اللاهوتيون أنه يمكن التوفيق بين كلمات قانون الإيمان الشرقى وكلمات قانون الإيمان الغربى، وأن هذه الإضافة التى تمت فى إسپانيا لأوّل مرّة لا تؤثر بشكل جوهرى فى صحّة العقيدة المسيحية.

وبالنسبة لهؤلاء اللاهوتيين الأخيرين، لا يمثل الخلاف حول هذه الإضافة Filioque إلا أهمية ثانوية: أما الخلاف الأخطر الذي ظهر ليفصل الأورثوذكس عن الكاثوليكية الرومانية، فهو ذلك الخلاف المتعلق بالامتيازات البابوية (حقوق شاغل منصب البابا). ووفقًا لهذه المدرسة الفكرية (الأخيرة)، فإن الخلاف المتعلق بدستور الكنيسة (الرومانية) يجعل المشاركة بين الشرق المسيحى والغرب المسيحى مسائلة مستحيلة. فالرومان (الكاثوليك) يعتقدون أن الكنيسة بمثابة دولة ملكية monarchy أو نظام ملكي، بينما ينظر إليها الشرقيون Greek على أنها فدرالية مكوّنة من كيانات تحكم نفسها ذاتيا أو كيانات لكل منها رأسها المفكر أو المدبّر autocephalous. فالمثل الأعلى للبابا عند اللاتين (الكاثوليك) هو الذي يتوحّد في شخصه نطاق سلطة كل الأسقفيات ومداها (فهو المُحتوى في ذاته على كل الصلاحيات والأسرار الكنسية)، وهو الأمر الذي يتناقض تناقضنا صريحا مع التعاليم الأورثوذكسية التي تقضي بأن كل المؤمنين (المسيحيين) لديهم الصلاحيات التي تجعلهم مؤتمنين على العقيدة المسيحية الصحيحة والحفاظ عليها، ومؤتمنين على الأسرار المقدسة للمسيحية التي تحافظ عليها الكنيسة وتأمر بها. ومع كل هذا فتوقف (أو تعلق) المشاركة بين روما والقسطنطينية \_ وهو الأمر الذي حدث بالفعل في القرن الحادي عشر \_ كان أمرًا غريبا جدا ألا يرتبط بهذا التناقض أو الاختلاف حول المفهوم البابوي. ويُعتبر عام ١٠٥٤ هو العام الذي يُفترض فيه أن الانقسام بين المسيحية الشرقية والمسيحية الغربية قد حدث بالفعل، ولأن هذا العام يعتبر ـ تقليديا ـ هو البداية المفترضة لهذا الانفصام وما صاحبه من ظروف غير عادية، فلا بد أنه يستحق منا اهتماما خاصا في هذه الدراسة.

#### انقسام عام ۱۰۵۶

فى ربيع ١٠٥٤، وصلت سفارة من روما إلى القسطنطينية. وكان كلٌّ من البابا ليو التاسع Constantine Monomachos والإمبراطور قسطنطين مونوماخوس ١٠٥٤–١٠٤٩) والإمبراطور قسطنطين مونوماخوس Normans قد أفزعهما قوّة النورمان قد استولوا على قد أفزعهما قوّة النورمان على مدّ سيطرتهم على بقيّة إيطاليا. وكان على رأس صقلية كان المقايدة وكان على رأس

الوفد البابوي الكاردينال همبرت (١٠١٠-٢١١) Cardinal Humbert. وقد استقبله الإمبراطور بحفاوة، لكن رئيس الوفد وأعضاءه وجدوا أنفسهم منخرطين في مشادًات ومشاحنات مريرة مع البطريارك ميشيل سيرولاريوس M. Cerularius (١٠٥٨–١٠٥٨)، الذي كان مناوبًا وخصما لدودا لاستخدام الخبر الخالي من الخميرة في القربان المقدس Eucharist. وكان هذا البطريارك ضيق الأفق حاد الطّبع، ولم يكن الكاردينال همبرت أقل منه تصلّبا وضيق أفق، وراحت محاولات الإمبراطور توثيق عُرَى الصداقة بين روما والقسطنطينية تتحطم باستمرار على عتبات التكفير المتبادل بين هذين المطرانين المعتز كل منهما برأيه. وفي أثناء المفاوضات المتعثّرة بين الطرفين، وصلت أخبار إلى القسطنطينية بموت البابا ليو التاسع في ١٦ مايو ١٠٥٤، فعلَّق البطريارك على الفور اتصالاته بالوفد البابوي معلنا أنه بموت البابا Pontiff أصبح مُعَتَّمَدوه (الوفد الذي اعتمده أو عيَّنه) لا صفةً له (ليس له وضع شرعي). أما الكاردينال همبرت Humbert فقد فكر تفكيرا مختلفا، فقد انتهز فرصة خلو العرش البابوي ليقذف بآخر ما في جعبته من سهام على خصومه، فوضع في ١٦ يوليو سنة ١٠٥٤ على مذبح القديسة صوفيا St. Sophia خطابا يعلن فيه إنزاله عقوبة الحرمان من رحمة الكنيسة بالبطريارك (ميشيل سيرولاريوس) وكل من يرى رأيه. وضمت هذه الوثيقة (الخطاب) قائمة طويلة بما زعم كاتبها أنها تجاوزات وأخطاء وقع فيها ميشيل. وكان من بينها افتراض بأن ميشيل ومن معه حذفوا من قانون الإيمان العبارة التي تفيد أنّ الروح القدُّس منبثق من الآب والابن معا وليس الآب فقط، وهي العبارة التي يُشار لها في التاريخ اللاهوتي باسم Filioque Clause، ولم يكن هذا الاتهام دفيها لأن الكنيسية الشرقية لم تكن قد قبلت في أي وقت من الأوقات هذه الإضافة الغربية. وكانت الاتهامات الأخرى أيضا إمًّا بغير أساس أو غير ذات شأن أو بمثابة أخبار غير صحيحة. لقد اعترض الكاردينال على سبيل المثال على رفض ميشيل تعميد النساء في العمل (١٤) to baptize women in labour واعترض على رفض اليونانيين (المسيحيين الشرقيين أو الأورثوذكس) المفترض منح المشاركة للرجال حليقي اللحية وعلى استخفافهم بالشريعة الموسوية Mosaic Law، ولم يرد ذكر لقضية البابوية. ولم يُضع البطريارك وقتًا فعقد مجمعا للأساقفة، وأصدر بدوره قرارًا بحرمان همبرت Humbert من رحمة الكنيسية واعتبره مدَّعيا لا يحق له التحدث باسم الكنيسية الرومانيَّة (الكاثوليكية). على هذا النحو كانت العلاقات بين روما والقسطنطينية تتمزق وتتقطع ويسودها الشقاق، ومع هذا لم يكن أحد في هذا الوقت ينظر لهذا الأمر نظرة جدية، فقد أعاد الإمبراطور البيزنطى الكاردينال إلى روما محملاً بالهدايا؛ آملاً في أن يكون البابا الجديد أكثر ميلاً للتعديل والتنقيح أكثر من المندوب الذي أرسله سلفه وأن يعود السلام بين الطرفين سريها.

وعلى كل حال، فإن هذه التوقعات لم تحدث، فقد منع النورمان البابوات من مواصلة المفاوضات مع الأباطرة البيزنطيين. ورغم أن المسيحيين الشرقيين والمسيحيين الفربيين ظلوا لفترة طويلة بعد سنة ١٠٥٤ يعتبر كل طرف منهما الطرف الآخر كاعضاء في كنيسة واحدة، إلا أن المشاركة بين القيادات الأسقفية في كل من روما والقسطنطينية لم تعد أبدًا كما كانت، رغم أن قرار الحرمان من رحمة الكنيسة الذي أصدره الكاردينال همبرت ـ باسم البابا الراحل ـ ضد البطريارك البيزنطي ميشيل لم يقم أي بابا لاحق بإقراره وتثبيته ولا بإنكاره وجحده، هذا المسح للجانب العقيدي في الانفصال بين الكاثوليك والأورثوذكس يظهر أنه من الصعوبة بمكان أن نقيمه على خلافات لاهوتية حقيقية وواضحة. فالمسيحيون الشرقيون والمسيحيون الغربيون لم يكونوا أبدًا متأكدين من هذه الخلافات اللاهوتية، وكانوا دائما ينقلون جدلهم اللاهوتي من نقطة إلى أخرى.

#### المنافسة السياسية بين روما والقسطنطينية

ما هى بالضبط الهرطقة التى وقع فيها الكاثوليك أو الأورثوذكس، فأدّت إلى توقف الشاركة" بين الطرفين؟ إن هذه الهرطقة ـ إن وجدت ـ غير محدّدة ولا معروفة بالضبط، وقد أدّى هذا بالضرورة إلى تدعيم موقف أولئك الذين يبحثون عن تفسير حقيقى لهذا الصَّدّع بين الفريقين في بحور التنافس السياسي، فالمؤرخون الذين يتخذون هذا المنحى (الباحثون عن أسباب سياسية لهذا الخلاف) يركزون على أن الانفصال بين المسيحيين الشرقيين والمسيحيين الغربيين قد اتسع وازداد ببطء، لكن بثبات يصعب التراجع فيه بسبب المنافسة بين الإمبراطورية البيزنطية من ناحية والدولة المسيحية (العالم المسيحي) في الغرب من ناحية أخرى Western Christiandom وهؤلاء المؤرخون يركزون على يوم عيد الميلاد ٨٠٠ عندما قام البابا ليو الثالث Leo III وهؤلاء المؤرخون يركزون على يوم عيد الميلاد ٨٠٠ عندما قام البابا ليو الثالث الصيفى

اسيليقا القديس بطرس العريقة في روما بدون موافقة الإمبراطور البيزنطى، فكان هذا بداية الانشقاق. والحدث التالى الذى كان ذا طابع درامى مماثل حدث في منتصف نقرن التاسع، عندما انخرطت روما والقسطنطينية في صراع حاد للسيطرة على التسار بلغار الذين تحولوا للمسيحية حديثا (بوريس Boric)، وحدث أثناء هذا نخلاف أن كتب فوتيوس Photius قائمته التي عدَّد فيها الهرطقات الغربية ليحث نحاكم البلغارى على قبول التبعية للكنيسة الشرقية ولحثه بالتالى على الابتعاد عن نكنيسة الغربية، وقد انتهى هذا الصدع الذى أحدثه فوتيوس Photian Schism بانتصار بيزنطى، إذ قبل البلغار تراث الكنيسة الشرقية، لكن الاستياء الروماني (الكاثوليكي) من هذه الهزيمة تأجَّج في القرن الحادي عشر عندما قام همبرت بدوره بالإعلان عن أن المارسات الكنسية الشرقية (اليونانية Greek أو البيزنطية) غاصةً بالهرطقة. ومع هذا، فإن معنى الوحدة في العقيدة ظل قويا بين أعضاء الكنيسة، بمعنى أن المسيحيين الشرقيين والمسيحيين الفرييين ظل كل منهما يعترف بالآخر. لكن نهب القسطنطينية يوم الجمعة الحزينة Good Friday (على يد المسيحيين الفرييين)، جعل من المستحيل يوم الجمعة الحزينة Good Friday (على يد المسيحيين الفرييين)، جعل من المستحيل قيام مزيد من التواؤم بين جناحًى Two Wings العالم المسيحي.

وقصة هذا الهجوم الذى قام به المسيحيون الغربيون على زملائهم المسيحيين الشرقيين بدأ على يد الصليبيين Crusaders الذين كان هدفهم المعلن هو الحرب ضد الكفار ـ تُعد واحدة من أكثر القصص مأسوية في تاريخ العالم المسيحي.

لقد نهب المعتدون الغربيون هذه العاصمة الشرقية العظيمة التى ظلت طوال عشرة قرون صامدة كقلعة حصينة ضد البرابرة barbarians، والتى تضم بين أسوارها ما لا حصر له من كنوز الحضارة الكلاسية والمسيحية. لقد استباح المعتدون الغربيون هذه العاصمة العظيمة "القسطنطينية" طوال ثلاثة أيام وراحوا يقتلون ويحرقون ويدمّرون كما يحلو لهم، ولم ينجُ من عدوانهم شيء: لا القصور ولا المساكن المتواضعة ولا الكنائس ولا المكتبات ولا الأديرة. لم ينج من كل ذلك شيء أمام عنف الجنود السكارى الساخطين، لقد تمّ تدمير المدينة المقدسة للمسيحية الشرقية دمارا أبديا على يد محاربي الغرب المسيحي، هذا العمل المدمّر الدّاعر، وهذا التدنيس البشع والقسوة المقززة أدت إلى استياء وكراهية لا حدّ لهما ترسّعًا في نفوس مسيحيي الشرق ضد روما، وخلقت فجوة بين شطري العالم المسيحي.

ولقد ظل اللاهوتيون والسياسيون على الجانبين يواصلون مفاوضاتهم لفترة بعد هذه النكبة. فقد تم التوصل في مجمع ليون Lyon في سنة ١٢٧٤ ومجمع فلورنسا ١٤٣٩، إلى بعض الاتفاقات المؤقتة حول بعض المسائل العقائدية، لكن المسألة لم تكن تعدو اتفاقات على ورق. فلم تعد الغالبية العظمى من مسيحيى الشرق يعتبرون أنفسهم أعضاء في الجماعة الدينية نفسها، وظلّ هذا التنافر أو هذه الغرية حتى الوقت الحاضر. وقد استشرى العداء بين الطرفين حتى إنه في أواخر أيام الدولة البيزنطية، كان كثيرون من الأورثوذكس ينظرون للتقدم التركي (العثماني) باعتباره أمرًا أقل شرا من خضوعهم لبابوية روما. بل إن سقوط القسطنطينية في يد العثمانيين في سنة من خضوعهم لبابوية روما. بل إن سقوط القسطنطينية في يد العثمانيين في سنة والبطريارك الأورثوذكسي السيحيين الشرقيين عقابا إلهيا لقبول الإمبراطور البيزنطي والبطريارك الأورثوذكسي السيادة الإيطائية Italian Supremacy فلورنسا

تلك هى قصة الصَّدِّع بين مسيحيى الشرق ومسيحيى الغرب، وعلى أية حال، فإن هذين التفسيرين (الآنف ذكرهما) رغم أنهما هما الأكثر شيوعا، إلاَّ أنهما لم يتغلغلا في عمق المشكلة؛ لأن كلتا الخلافات اللاهوتية والسياسية كان لهما جذور أعمق في حياة الناس (المسيحيين).

فدراسة كتابات الطرفين التى تعارض كل منهما الأخرى، تُظُهر دهشة المسيحيين الشرقيين وذهولهم وسخطهم، كما تظهر أيضا المشاعر نفسها من جانب معاصريهم اللاتين (الكاثوليك)؛ فكلا الجانبين اعتبر سلوكيات الجانب الآخر وعاداته غير معقولة وغالباً فاسدة. ولم يكن أى من الطرفين بقادر على تفسير الدوافع الكامنة وراء هذا السلوك الغريب، واكتفى كل طرف بالسخط الكامن في نفسه ضد الطرف الآخر.

## أسباب الانقسام بين مسيحيى الشرق ومسيحيي الغرب

لم تتضع بعض أسباب هذا الشقاق إلا فى أيامنا هذه. ومن خلال هذا الضوء الجديد لم تعد قصة هذا الانقسام برمّتها مجرّد ظاهرة غير مفهومة تتجلى فيها الحماقة البشرية والتعصب الأعمى وإنما اتخذت طبيعة أخرى، وهى طبيعة الصراع بين أخوين سعى كل منهما لقتل الآخر رغم اتفاقهما فى العقيدة؛ وذلك لاختلافهما فى تفسير طبيعة الكنيسة ورسالتها.

إن السبب الجذري لهذا الانفصال يكمن في اختلاف عقلية مسيحيى الشرق عن عقلية مسيحيى الفرب. فمن الناحية الجغرافية من المستحيل رسم خط فاصل واضح يكون بمثابة خط حدود بينهما، فبعض المناطق مثل جنوب إيطاليا ودلماشيا Dalmatia وجاليسيا Galicia كانت مجالا للصراع بين المسيحيين الشرقيين والمسيحيين الغربيين منذ دخلت هذه المناطق في المسيحية. وفي الوقت نفسه، من المحال أن نُنُكر وحود نظرتين مختلفتين موجودتين في العالم المسيحي، هما: نظرة المسيحية الشرقية ونظرة المسيحية الغربية . فالكنائس الشرقية Oriental وأعنى بها: الكنيسة الأرمنية، والكنيسة القبطية والكنيسة الإثيوبية وكنيسة أورثوذكسي جنوب الهند والكنائس ذوات التراث البيزنطي وهي الكنائس اليونانية والروسية والبلقانية ـ كل هذه الكنائس تمثل الشرق المسيحي، أو بتعبير آخر المسيحية الشرقية، بينما نجد أن الكاثوليكية الرومانية والأنجليكانية والبروتستنطية تمثل المسيحية الغربية، وقد يكون من الأمور التي تدعو للدهشة أن يتم تصنيف الكاثوليكية الرومانية واليروتستنطية معا تحت عنوان واحد لأنِّ كلاً من الكاثوليك والبروتستنط على وعى ـ بالفعل ـ بما بينهما من خلافات، لكنهما ـ الكاثوليكية والپروتستنطية ـ تبدوان في عيون المسيحيين الشرقيين متشابهتين لأنهما تنطلقان من المقدمات المنطقية نفسها، رغم وصول كل منهما إلى نتائج مختلفة في بعض النقاط، ومع هذا فطبيعة عقلية كل منهما أقرب لعقلية الطرف الآخر منها للمسيحيين الشرقيين.

وعلى أية حال، فهناك بعض المسيحيين يشكلون جسرا بين مسيحية الشرق ومسيحية الشرقية) في ومسيحية الغرب وهم الكاثوليك الذين يتبعون الطقوس البيزنطية (أو الشرقية) في العبادة ويُطلق عليهم اسم Uniates، بالإضافة إلى طائفة صغيرة من المسيحيين الغربيين مازالت تحتفظ بطقس للقربان المقدس (الليتورجي) خاص بها، وهو طقس يمارسونه بطريقة مرتبطة بالكنيسة الأورثوذكسية. إن وجود هذه الأقليات داخل المسيحية الغربية يشير إلى إمكانية التواؤم بين شطرى العالم المسيحى في خاتمة المطاف، لكنه أيضا يعقد العلاقات نتيجة ما يحدثه ذلك من تيارات متعارضة وتوترات بين كل قسم من أقسام الكنيسة.

ومن الجدير بالذكر أيضا أن العنصرين الفاعلين الأساسيين في دراما الانفصال هذه ونعنى بهما: اليونانيين والإيطاليين، بينهما أرضية مشتركة أكثر مما هو موجود لدى المسيحيين الشرقيين والمسيحيين الغربيين الآخرين، ومن المفيد أن نتذكر أن

الشقاق أو التمزق بين بابا (روما) وبطريارك (القسطنطينية) حدث عندما كان النفوذ الجرمانى مسيطرًا فى روما. فالكاردينال همبرت الذى أخذ على عاتقه إصدار حكم الطرد من رحمة الكنيسة ضد البطريارك البيزنطى كان من أهل اللورين Lorraine، بينما كان النورمان Normans هم الذين جعلوا من عودة المشاركة بين الكرسيين الأسقفيين القائدين فى العالم المسيحى - أمرًا مستحيلاً، وأكثر من هذا فقد كان الجنود المشاركون فى الحملة الصليبية الرابعة والذين نهبوا القسطنطينية فى سنة المجاود المشاركون فى الحملة الصليبية الرابعة والذين تهبوا القسطنطينية فى سنة Rhineland.

وأكثر من هذا، فالروس - الذين لم يكن لهم دور في المعركة الأصلية - لعبوا بعد ذلك في المرحلة الأخيرة دورا حاسما، فقد أدّى رفض الأمير الموسكوفي باسيل الشاني Basil II (١٤٦٩ - ١٤٦٥) لبنود الاتفاق الذي تم في فلورنسا سنة ١٤٣٩، إلى تدمير الأمل الأخير في إعادة توحيد المسيحيين الشرقيين والمسيحيين الغربيين. وتمثل الكنيسة الروسية في أيامنا هذه أضخم الجهات وأكثرها محافظة كممثلة للتراث الأورثوذكسي البيزنطي، بينما تتجلّى العقلية المسيحية الغربية التقليدية أو النمطية كأوضح ما يكون في هذا الجانب من جبال الألب Alps وليس في إيطاليا.

وليس من السَّهْل أن نعرِّف الفروق بين موقف كل من المسيحيين الشرقيين والمسيحيين الشرقيين والمسيحيين الغربيين من الدين، لأن هذا أمر غريزى أكثر منه عقلى، وقلّما يكون مفهوما بشكل واضح عند المسيحيين أنفسهم لأنهم يتناولون الأمر بافتراض أن ردود أفعالهم هى وحدها المكنة، وبالتالى فهى التى تمثل الشرعية العالمية، أو بتعبير آخر هى وحدها المقبولة على مستوى العالم.

ففى الحياة الكنسية لكلا الجانبين (الشرقى والغربى) نجد هذا التعارض أو التضاد واضحا محددا بشكل حاد فى مجالات: العلاقات المتداخلة بين المجموع (المجتمع) والفرد، وبين الروح والمادة. فالأورثوذكس يبدءون بالمجموع (المجتمع) وينظرون للفرد كعضو فيه، والمسيحية الغربية تبدأ بالفرد وتفسر المجموع (المجتمع) كحصيلة لقرار اتخذه أفراد مؤدّاه أن يعملوا معا، فالعقلية الغربية - لأنها أكثر ميلا للاتجاه التحليلى - تدرك الروح والمادة على أنهما أمران محددان أو منفصلان بل وحتى متعارضان، بينما يدرك الأورثوذكس المادة والروح على أنهما ظهورات متكاملة يعتمد كل منهما على الآخر للحقيقية النهائية نفسها. هذان الاتجاهان ليسا متناقضين بل يكمل كل منهما الآخر.

بل إن كل اتجاه يلون بطريقته كل جانب من جوانب الحياة الكنسية، ونتيجة لهذا فإن الكلمات أو "المصطلحات" المستخدمة - رغم أنها واحدة - إلا أنها ذات مفاهيم مختلفة في الشرق عنها في الغرب، فالمباني المخصصة للعبادة مختلفة معماريا، والحركات المستخدمة في الطقوس الدينية لكل منها إيقاعها، وتفسير مفهوم السلطة الكنسية، ومعنى الكنيسة والأسرار المقدسة ، بل وحتى مفهوم الخلاص كل ذلك نجد مفاهيمه ومعانيه مختلفة في المسيحية الشرقية عنها في المسيحية الغربية.

ولنضرب لذلك مثلا كلمة "كاثوليكى Catholic". لقد اكتسبت هذه الكلمة فى الغرب معنى "عالمى" بالمفهوم الجغرافى بمعنى أن الكنيسة تمتد عبر العالم كله، لأن كل لأمم منضوية فى فلكها. أما فى الشرق، فإن كلمة "كاثوليكى" تعنى "متكامل" أو "متمم" whole" أو كلى "Whole" ، فالكلمة تعنى "المعنى الداخلى" أو "النوعية الداخلية" للكنيسة لحقيقية، فى مقابل الهرطقة أو المذاهب التى تركز على جانب واحد أو حتى المذاهب تتى تحرف المسيحية. فالمسيحية الغربية تنظر للكنيسة من منطلق الفرد، وبالتالى - مع بعض التوسع - من الخارج. وعلى هذا فالمسيحى الغربي يميل لاعتبار الكاثوليكية مرادفة للعالمية للعالمية له مجتمع أو مجموع Community فيه الهارمونية الداخل، وهي بالنسبة له مجتمع أو مجموع Community فيه الهارمونية التناسق) وينعم بالوحدة فى نطاق الحرية.

وهذا الاختلاف في التفسير نجده على النحو نفسه في كلمة "أورثوذكسي Orthodoxy"، ففي الغرب تعنى الكلمة "العقيدة الصحيحة" ونجدها في الشرق تُفَسّر على أنها التسبيح الصحيح" أو "الثناء الذي هو في محلّه right praise ! لأن العقل الشرقي يربط التعليم الدينية Teaching بالعبادة ويعتبرون أن المسيحيين الذين يصلُّون (أو يبتهلون) إلى الله بروح ملؤها الحب والتواضع هم وحدهم الذين يصلون إلى درجة العقيدة لأورثوذكسية ويعتقدونها على نحو صحيح، ومن ثمّ فمن المهم أن نعرف أن كلمة أورثوذكسية" يقابلها في اللغات السلاهية Slavonic الكلمة الاجبير آخر فإن التسبيح الصحيح" فلا مجال إذا للحديث عن عقيدة خالصة، أو بتعبير آخر فإن التعنصر العقيدي الخالص وحده لا وجود له. وكلمة "أورثوذكسية" تُترجم على النحو في مسه للعربية وسائر اللغات الشرقية Oriental . وفي الماضي، فإن هذا الاختلاف في فسير نفس الكلمات الشائعة والذي كان غالبا لا يلفت نظر اللاهوتيين، قد أدى إلى

كثير من الخلافات والنزاعات المربكة والمريرة؛ مما أدى إلى مزيد من الخصومات. هذا التناول المختلف للمفهوم العام للدين ظهر في التناقض بين الترتيب الداخلي لمباني العبادة في المسيحية الشرقية والمسيحية الغربية. ففي الغرب نجد أن لكل كنيسة مركزًا و بؤرة سواء تمثلت في المذبح أو منبر الوعظ، وهذا المركز أو البؤرة يمكن أن تراه جموع الحاضرين. أما في الشرق فيوجد ساتر سميك يُسمِّي الحاجز الأيقوني -Ikonos جموع الحاضرين. أما في الشرق فيوجد ساتر المبني، وهذا الحاجز يحجب مائدة المشاء الريّاني Communion Table والكهنة المشاركين Celebrants عن سائر المتعبدين (الموجودين في الكنيسة).

وغالب المسيحيين الغربيين إذا أراد الواحد منهم المشاركة في عبادة جماعية، حذا حذو رفاقة في العبادة؛ وبذا فهم يحققون معنى الوحدة بينهم لأن كل واحد منهم يفعل الشيء نفسه الذي يفعله الآخرون المشاركون في العبادة. ولهذا السبب، فالاجتماعات الدينية الغربية تتطلب كاهناً واحداً أو قساً واحداً ليقود جمهور المتعبدين أو يؤدي طقسا نيابة عنها. فوجود الكاهن أو القس في موضع مركزي يراه فيه جميع المتعبدين يعد أحد سمات العبادة الغربية (أو بتعبير آخر أحد سمات أداء الطقوس التعبدية في الغرب Western Services)، أما الكنيسة الشرقية فلديها معنى أعمق لتماثل الفرد والمجموع (الجماعة) أما الكنيسة الشرقية فلديها معنى أعمق لتماثل الفرد والمجموع (الجماعة) في انسجام (تساوق) مع الآخرين حتى وإن كان يحتفظ بالحرية في ممارسة حركات طقسية خاصة به. فالفرد لا يعتمد على أي شخص بالحرية في ممارسة حركات طقسية العبادية، وفي الكنائس الشرقية يظل القس أو الكاهن محجوبا خلف الساتر (الحاجز الأيقوني) ولا يظهر أمام جمهور المصلين إلا بين الحين محجوبا خلف الساتر (الحاجز الأيقوني) ولا يظهر أمام جمهور المصلين إلا بين الحين والآخر مصحوباً بموكب.

وشكل الطقس الدينى (الليتورجى Liturgy) مختلف فى الشرق عنه فى الغرب. فطقس القربان المقدس (اليوخارست Eucharist) فى المسيحية الغربية يعكس إلى حد ما خلافاتهم بين الروح والمادة. ففى الكاثوليكية نجد أنَّ الطقس الذى يمثل الذروة هو "التكريس Consecration" الذى يتم فيه اختراق الروحانيات وتغلغلها فى المادة بطريقة ثورية. فوفقا لعقيدة استحالة (تحوُّل) خبز القربان وخمره إلى جسد المسيح ودم Transubstantiation، يؤدى التكريس إلى تغير فى جوهر المادة ليتحول الخبز والخمر إلى جسد المسيح ودمما الى جسد المسيح ودمه، مع أنه يبقى من ناحية المظهر كما هو خبزا وخمرا. هذا

الاتجاه في وضع الروح في مواجهة المادة مازال موجودا في بعض الطقوس البروتستنطية حيث تصل نقطة الذروة الطقسية عندما يصل إليها Communicates المؤمن (المسيحي البروتستنطي). أما البروتستنط الأكثر تمسكا بعقيدتهم البروتستنطية فيحذفون تكريس Consecration الخبر والنبيذ وينظرون للعناصر المادية باعتبارها خارج نطاق عملية الطقوس الدينية Liturgical action فهم (البروتستنط المتمسكون) يعتبرون روح الإنسان هي وحدها الجديرة بتلقى النعمة الإلهية. ويمزج الأنجليكان بين وجهتى النظر الآنف ذكرهما، ومن هنا فقد ورد التكريس Consecration وعشاء الرب المعادر سنة Consecration وعشاء الرب الصادر سنة 1777.

ومنذ بواكير العصور الوسطى حاول الغرب التقليل من الجانب المادى فى الحياة الطقسية (الحياة الخاصة بالأسرار المقدسة). فأصبح العماد يتم بالرس بالماء بدلاً من الغمر (التغطيس)، واستخدم الكاثوليك الخبز غير المختمر فى طقس عشاء الرب وسحبت كنيسة روما القربان (شعيرة خمرة كأس القربان) من جماهير المتعبدين فى الكنيسة. هذه الخطوات التى اتخذتها الكنيسة الغربية لتطوير الطقوس أثارت استياء لأورثوذكس الذين لم يستطيعوا فهم دوافعهم التحتية. والمرحلة الأخيرة فى هذا التطوير الغربى للطقوس أتت على يد الهروتستنط الذين استغنوا عن طقس العماد (التعميد) بالماء وطقس العشاء الرباني Holy Communion ، على أساس أن لهذه الطقوس معنى روحيًا فقط ينساب قدسيا على أرواح المؤمنين.

أما الشرقيون فقد كانوا ينظرون للمسألة من الزاوية المعاكسة، فالمسيحيون الأورثوذكس ينظرون للقربان المقدس باعتباره حلولا إلهيا في العالم المادي. وليس في ممارستهم لهذا الطقس نقطة ذروة، وإنما يمثل هذا الطقس لهم انكشافًا تدريجيا لسر حضور المسيح وتجلّيه على تجمع المؤمنين. ومن هنا، فإن مائدة القربان المقدس Table Communion تسمى "العرش Throne". والساتر أو الحاجز الأيقوني بأبوابه التي يتم فتحها وإغلاقها في المراحل المختلفة عند أداء هذا الطقس The Service مسألة أساسية لتقديم القربان المقدس (اليوخارست) المعتمد على فكرة أن "المادة" هي حاملة الروح"، وأنه ليست الأرواح فقط، وإنما الأبدان أيضا وفاكهة الأرض (ثمار خاملة الروح) هي التي تنقل في الخبز والنبيذ نتيجة ممارسة هذا الطقس، فيتم الانتقال في تحاد طقسي مع المسيح المرفوع في بهائه (أو جلاله).

والمسيحيون الشرقيون يرون فى الشكل أو الكيان المادى (الفيزيقى) للإنسان ما يجعله مستحقا أن يكون قابلاً لتلقى الأسرار المقدسة. ويُعتبر عشاء الرب عندهم عيدا للروح والبدن معا. والمتعبد المسيحى الشرقى لا يركع بعد تناوله العناصر المكرسة (Consecrated)، لأنه كله بوجوده كله وكيانه كله قد غدا مقدسًا بفضل النعمة الإلهية.

وتوضح النظرة الشرقية تفضيل الأورثوذكس التقليديين لاستخدام الخبزذى الخميرة، كما يفضلون إضافة ماء ساخن للنبيذ الأحمر قبل استخدامه في طقس القربان المقدس، فأعضاء الكنيسة الأورثوذكسية يتعاملون مع المادة matter المكرسة (التي جرى تطهيرها طقسيا Sanctified) كعنصر أساسي في العهد الجديد New (التي جرى تطهيرها طقسيا لغمر الكلي في ماء جرت مباركته قبل ذلك بدعوات خاصة (أو بصلوات خاصة). إنهم يمنحون التثبيت الديني باستخدام الزيت المقدس (الميرون Covenant) الذي سبق وأعده الكاهن الأكبر أو الرئيسي الديني لكل كنيسة من هذه الكنائس الشرقية، وسبق ومرّ – أي هذا الزيت - بإجراءات طقسية مفصلة. والمسيحيون الشرقيون يدهنون بهذا الزيت المقدس (الميرون) مرضاهم ويباركون به الفاكهة والأغنام والنباتات، بأن يستحضروا عليها نعمة الروح القدس.

## سلطان الكنيسة وتفويضها Authority

إن معنى "المشاركة" في المسيحية الشرقية ساعد المسيحيين الشرقيين على تطوير اتجاه نحو الكنيسة الشرقية وسلطانها، كان - أي هذا الاتجاه - منفصلاً بالقدر نفسه عن العقائد الكاثوليكية Roman وعن العقائد الپروتستنطية. فقد واجه العقل الغربي السيحي الأكثر نزوعا نحو الفردية سؤالا مؤدّاه كيف يميز بين الصواب والخطأ في عقيدته وعقائد رفاقه المسيحيين. أما الكاثوليك Roman فقد وجدوا الإجابة في شخص أسقف روما (بابا روما)، فبه يكون لدى المسيحيين عضو معصوم (تتجلى فيه العصمة) ويمكن لأى فرد أن يجد إجابة عن سؤاله باللجوء إلى السلطة أو السلطان النهائي الذي انتهى إليه وحي الحقيقة، أو بتعبير آخر باعتبار أن الحقيقية المُوحَى بها النهائي الذي انتهى إليه وحي الحقيقة، أو بتعبير آخر اعتبار أن الحقيقية المُوحَى بها كان اللجوء إليه. أما الپروتستنط فقد اعتبروا محك الحقيقة والمعيار الأساسي لها هو كان اللجوء إليه. أما الپروتستنط فقد اعتبروا محك الحقيقة والمعيار الأساسي لها هو نص الكتاب المقدس القدس Bible، أو حتى كتابات الإصلاحيين الدينيين الپروتستنط الأوائل في مقالات حول الدين المسيحي جرت كتابتها زمن انفصال الپروتستنط عن كنيسة روما.

أما المسيحيون الشرقيون فينظرون إلى مسألة سلطان الكنيسة أو سلطتها Authority من زواية أخيري. لقيد أعلن البطاركية الأربعية للكنائس الشيرقيية في رسالتهم التي وجهوها لبابا روما في سنة ١٨٤٨، أن الحارس على الحقيقة truth (المقصود طبعا الحقائق الدينية) في الشرق ليس هو رئيس الكهنة أو رئيس النظام الديني، أو البطريارك، بل ولا هو مجموعة رجال الدين كلهم، وإنما هم جماعة المؤمنين السيحيين جميعا entire body of the faithful. فالمسيحيون الشرقيون يؤمنون أن الروح القدس يرشد الكنيسة ويحميها من الوقوع في أي خطأ. إنه - أي الروح القدس - يتحدث إلى كل عضو في الكنيسة، وأن على كل مسيحي أن يبحث داخل قلبه عن الإجابات الصحيحة، وحتى يميز بين صوت الروح القدس (السيد العلوى) Heavenly Master والصوت المعبر عن آرائه الشخصية أو حتى تخيلاته، فمن المتوقع أن يلجأ المسيحي إلى مقارنة ما توصل إليه الأعضاء الآخرون في الكنيسة، خاصة من الرجال والنساء ذوى القاوب الصافية والأحكام الصائبة ممن أثبتت الشواهد لباقي أعضاء الكنيسة أنهم من بين قديسي الكنيسة. ومن الناحية التطبيقية، فهذا يعني أن القرارات والآراء التي يجرى اتخاذها بالإجماع، أي التي يُجْمع عليها كل الأعضاء الأورثوذكس في هذه المؤسسة (الكنيسة) الأورثوذكسية، هي وحدها التي تتخذ طابع القداسة الإلهية عند المسيحيين الشرقيين. أما التي جرى الاتفاق عليها جزئيا (بغير إجماع)، فلا يمكنهم الاقتناع بقداستها.

وعقيدة الخلاص Salvation هي أيضا كانت مثار خلاف بين الكنائس الشرقية (الأورثوذكسية) والكنائس الغربية. ففي الغرب يسود تفسيرها بأنها تحرير الفرد من رَبِّقَة عبودية الخطيّة (انظر ص ٧٦ من النص الإنجليزي)؛ إذ يُنظر لموت المسيح على الصليب كذروة لهذا الخلاص (العفو أو الصفح). أما في الشرق فالخلاص يُعتبر منحة خلود وقداسة صبها (أو وهبها) الرّوح القُدُس على الجنس البشري، الذي اكتسى روحا جديدة نتيجة انتصار المسيح على قوى الظلام بقيامته الباهرة (المقصود قيامته من بين الأموات)، وعلى هذا فالغرب الكاثوليكي يفضل المصلوب Crucifex (صليب يمثل المسيح مصلوبا)، بينما يفضل الشرق الصليب المجرّد crocifex (مجرد تقاطع خطين) كرمز تقليدي للعقيدة المسيحية. حتى بالنسبة للجمعة الحزينة Good Friday، فإن الطقوس الدينية في الشرق تعكس معنى الانتصار، بينما تركز الطقوس في الغرب على موت

المسيح وما عاناه من كرب وألم؛ وهو الأمر الذى قبل به طائعا مختارا من أجل تخليص الخطاة (افتداء الخُطَاة redemption of sinners).

وهذا الاقتراب من الجانب المأسوى في معنى الخلاص بما فيه من التركيز على التضحية، قد أملى فحواه على التصميمات المعمارية للكنائس الغربية. فجدرانها الرمادية وأبراجها القوية توحى بالثقة في انتصار الخير، لكن ذلك لا يكون إلا بعد معركة طويلة تنبّه المتعبّدين لملكة الروح، لكنها أيضا تذكرهم بما في الحياة الدنيا من أسى. وقد عبّرت العمارة القوطيّة الوسيطة بقوّة عن هذه الموهبة أو الغريزة ونعنى بها القدرة على قهر كثافة المادة. فالكاتدرائيات والكنائس في هذه الفترة، وتُعد تعبيرا فنيا كاملا للتعبير عن هذه النظرة للعالم المادي الذي رفعته روح البشر الخلاقة إلى عرش خالقهم Their Creator.

وفى الشرق، تعبر العمارة الكنسية عن الفكرة المقابلة أى أن الروح القدس هو الذى هبط إلى الأرض وبذا تمّ تحويل العالم المادى وتطهيره بفعله، أى بفعل الروح القدس.

وعلى هذا، فقد تم بناء الكنائس ولها قباب كان لها في روسيا شكل محدد؛ إذ غدت قببا ملوّنة متألقة تجللها صلبان ذهبية ثمانية ترمز لانتصار المسيح على الموت. وكثير من الكنائس الشرقية يتم طلاؤها باللون الأزرق أو الأحمر أو الأخضر، ويتم تزيينها بزينات فاخرة من أعمال جصيّة تغطى جدرانها حتى الخارجية منها. وجموع المتعبدين في الكنائس الشرقية يجرى التعامل معهم كمجموعة واحدة أو كمجتمع واحد One في الكنائس الشرقية يجرى التعامل معهم كمجموعة واحدة أو كمجتمع واحد indissoluble whole واحدا لا ينفصل شكل الأحياء والأموات كلاً واحدا لا ينفصل dieسادهم معا وتضفى فطقوسهم الدينية وصلواتهم ودعواتهم تطهر كلاً من أرواحهم وأجسادهم معا وتضفى القداسة على العالم المادى الذي دخل معه البشر في علاقة. وعلى هذا، فالكاتدرائية والكنيسة الأبرشية تصبح جزءًا من العالم الأرضى (التراب) الذي تحوّل مكتسيا هالة من المجد تعكس النور والنار الإلهييَّن (السماويَّيِّن)؛ مما ينعكس في تصميم الكنيسة أو الكاتدرائية وألوانها.

إن الشعبية الخاصة فى الشرق لمهرجانات (أعياد) مثل عيد الغطاس (تعميد السي المسيح) وعيد التجلّى (أى تجلى المسيح وظهوره)، تعطينا أمثلة أخرى على الاقتراب مم هذه العقلية نفسها، فالأورثوذكسية تعطى لتعميد المسيح (مُمثّلاً فى عيد الغطاس

معنى كونيا، لأن الإله المتجسد (يقصد المسيح) قد قدَّس الماء (جعله مقدسًا) باغتساله في مياه نهر الأردن اغتسالاً طقسيا (اغتسالاً ينطوى على سر من الأسرار المقدَّسة)، والفكرة نفسها ارتبطت بعيد التجلّى (تجلّى السيّد المسيح وظهوره) فليست الفكرة في هذا العيد هي فقط إحياء ذكرى ما رآه الحواريون من ظهور عظيم للسيد المسيح، وإنما أيضا منظر الجبل نفسه الذي أوحى للكون بجماله القدسي.

فالشرق المسيحى لا يعتقد أن المادة محكوم عليها بالفناء، وإنما هى تتحوّل إلى أداة مطيعة تماما للروح. هذه الثقة فى صلاح المادة أوحت للمسيحيين الشرقيين باستخدام العناصر المادية بكثرة فى طقوسهم. وكان عدد الأسرار المقدسة (القرابين المقدسة اختزل raments) وأغراضها مصدر نزاع وخلاف بين المسيحيين. فمنذ العصور الوسطى اختزل المسيحيون الغربيون هذه الأسرار المقدسة (القرابين المقدسة) إلى سبعة، ولم يُبتى الإصلاحيون ـ بعد ذلك ـ سوى على اثنين (العماد واليوخارست/القربان المقدس)، أما الكنيسة الأورثوذكسية فتقدم لأتباعها عددًا أكبر، وإن كان أهمها جميعا سبعة: العماد، التثبيت Confirmation، الاعتراف، العشاء الرباني، رسامة الكهنة أو سيامتهم -Matrimony الزواج tion، الزواج بوسيح المريض بالزيت.

## الأسرار المقدسة

يمثل العماد للأورثوذكس اندماج مسيحى مولود في مجتمع أولئك الذين يؤمنون بالمسيح ربًا ومخلِّصًا، أما التثبيت Chrismation or Confirmation فيمثل عيد الخمسين(؟) أو العنصرة Pentecost، وعن طريقه للمشارك في إدارة كل الأسرار الأخرى. ومن القدس، تلك الهبة التي تضعه في وضع المشارك في إدارة كل الأسرار الأخرى. ومن الناحية العملية، فإن ذلك يعنى أن كل من تلقوا التثبيت Confirmed or Chrismated قد أصبحوا مسيحيين تجرى معاملتهم كأعضاء في جماعة أو جمعية خاصة، وأصبح لهم الحق للله أصبح من واجبهم للمنافقة المسيحية وأن يبشروا بها وأن يكون لهم دور في حكومة المجتمع المسيحية.

ودمج سر العماد بسر التثبيت عند الأورثوذكس يُعد فارقا مهما بين المسيحيين الشرقيين والمسيحيين الفريين. وهذا يعنى أن المسيحيين الشرقيين يبدءون حياتهم كعناصر فاعلة في فترة أسبق بكثير من المسيحيين الغربيين (المقصود يبدءون حياتهم كعناصر ذات صلة بالأسرار المقدسة قبل المسيحيين الغربيين بكثير) فغالب الأورثوذكس

يتلقون السر المقدس وهم لا يزالون أطفالا، ومن ثم يكون شعورهم بالارتباط بكنيستهم شعورا عميقاً لأنهم فى حياة أسراره المقدسة فى الفترة الباكرة من حياتهم. وفى سن الستابعة تبدأ ممارسة سر الاعتراف للمرّة الأولى؛ مما يُعد علامة على المرحلة الأولى فى سلّم المستولية الأخلاقية، ويسبق ذلك وصايا ودروس. وبعد الوصول لهذه المرحل (الاعتراف الأولى) يقترب الأطفال - كآبائهم - من الأسرار المقدسة بشكل أسرع، ويعدّو، أنفسهم لتلقيها باختبار الذات (تجريب الذات) والاعتراف الذّاتي.

وسر الاعتراف مثله فى ذلك مثل الأسرار الأخرى ميعتقد فيه الأورثوذكسى ويمارسه وفقا للتعاليم المشتركة للكنيسة؛ إذ من المتوقع أن يكون الشخص الذى ينوى القيام بهذا الطقس المنطوى على التوبة (الاعتراف) على وفاق أولاً مع أولئك الذين يحزنهم ويضايقهم ما قام به من أفعال، فالمسيحى الأورثوذكسى لا يذهب إلى كاهن الاعتراف ليعترف أمامه، إلا إذا حصل على الصفح من جيرانه وأصبح على وفاق معهم.

أما بالنسبة للكنيسة الكاثوليكية Roman؛ فإن دور كاهن الاعتراف في مسألة الاعتراف هو دور القاضى أو الحكم، فكاهن الاعتراف يشغل مقعدا في محكمة ويَمثُل التائب راكعا إلى جواره، ولكاهن الاعتراف سلطان لأن يغفر له خطاياه أو يحله منها وهو - أى كاهن الاعتراف ـ يعين له كفارة (عقوبة ذاتية يفرضها الآثم على نفسه بتوجيه من الكاهن) لدرء الذنوب التي اقترفها. أما في الشرق، فليس كاهن الاعتراف قاضيا وإنما شاهد، فهو يقف إلى جانب النادم أو التائب ويناصره، ويذكر في دعواته التمهيدية له ما يذكر بأن كل تائب إنما أتي إلى مصحة ليس لأحد حق إعطاء الشفاء والبراءة فيها سوى يسوع المسيح. وكاهن الاعتراف عضو رفيق في الكنيسة يمكن الباعدته ونصائحه ذوات الطابع الأخوى أن تسهّل عملية التوبة. وفي نهاية الاعتراف يطلب الكاهن من الله أن يصلح من شأن الآثم وأن يوفق بينه وبين الكنيسة وأن يغفر كل إساءاته، وفي الكنيسة الروسية يكون تناول العشاء الربّاني مسبوقا بالاعتراف. وتقل ممارسة طقس الاعتراف بين جماعات أورثوذكسية أخرى.

والروح الجماعية (روح المشاركة) نفسها تتجلى أيضا في ممارسة الترسيم (السيامة) (وضع اليد laging on of hands).

The same Corporate Spirit manifests itself also in the admin- : النص الإنجليـزى istration of the Laying on of hands فتمة تراثان متقابلان في الغرب فيما يتعلق بالرَّسامة أو السيامة من السيامة من التعاليم الكاثوليكية، لا يحق سوى للأسقف ذى النسب الرسولي (الذى هو من سلالة الرسل أو المبشرين الكبار الذين كتبوا ملاحق الأناجيل) أن يرسم القس والشمامسة، بينما بالنسبة للبروتستنط نجد أن الدعوة الداخلية (النداء الداخلي) المكرّس (بتشديد ينظر إليها باعتبارها الجزء الرئيسي لهذا التكريس الخاص ليكون المكرّس (بتشديد الراء وفتحها) ناذرا وقته كله لخدمة الكنيسة. إن مسألة وضع الأيدى (المسح بالأيدى) فقط لتأكيد القرار الذي سبق أن اتخذه المرشع (لهذا المنصب الكنسي) ولا تعتبر فقط لتأكيد القرار الذي سبق أن اتخذه المرشع (لهذا المنصب الكنسي) ولا تعتبر مشاركة الأسقف (المطران) في هذا الأمر مسألة مطلوبة. ويختلف الأورثوذكس عن هذين الاتجاهين الغربيين (الكاثوليكي والبروتستنطي)، فوفقا للتعاليم الأورثوذكسية ففي الاجتماعات المحلية (للصلوات) تبدأ عملية الترسيم (السيامة)، لكن الأسقف وحده باسم الكلية الكنسية (العالمية الكنسية) الكنسية (العالمية الكنسية). هذا المنسم الكلية الكنسية (العالمية الكنسية) المرسم (السيامة)، لكن الأسقف الفعل. وهو يقوم به بوضع يديه على الشخص المرسم (السيام).

ويتم هذا العمل (السيامة أو الترسيم) بالشكل التالى: يقوم الشماسون المساعدون Subdeacons بإحضار المرشح للترسيم (السيامة) وسط جماعة المصلين، ثم يسألون المسيحيين المتجمعين أن يعتمدوا سيامته ويقروها. فالموافقة الجماعية مسألة لا مفر منها ليتم الترسيم، ولا يقوم الأسقف بوضع يديه على الشخص المرشح ليرسمه (ليسمه) ويباركه بعد سيامته إلا بعد الموافقة الجماعية لجمهور المسيحيين Laity ثم رجال الدين (الإكليروس)، وتُعتبر الدعوات (الصلوات) المشتركة للكنيسة كلها مسألة ضرورية لإتمام هذا الطقس (سر السيامة)، ولا يجوز سيامة سوى شخص واحد من الدرجة نفسها (الطبقة الإكليروسية نفسها) في المرّة الواحدة .

ويُسمَّى الزواج فى الكنيسة الأورثوذكسية بالتتويج أو الإكليل Crown of glory ، فخلال عقد القران يلبس كل واحد من العروسين إكليلا (تاجا) Crown of glory ، ولا يقدم أى من الزوجين وعودا أثناء عقد الإكليل وإنما يعبر كل منهما فقط عن رضائه (موافقته) للاقتران بالآخر. ومن الناحية المثالية، فإن هذا الرباط بين العروسين يستبعد أى زواج ثان، لكن الكنيسة الأورثوذكسية ـ على هذا ـ تسمح بالطلاق، والزواج مرة أخرى، ومثل هذه الممارسة (الطلاق والزواج مرة أخرى) لا ينظر إليها المسيحيون الشرقيون باعتبارها متعارضة مع عقيدتهم فى قداسة الرباط بين الرجل والمرأة الذى يربط سر

الحب البشرى، بحب يسوع المسيح لعروسه والمقصود بها الكنيسة. وتعتبر الكنيسة الأورثوذكسية أنه من غير المرغوب فيه إلزام كل أعضائها بالمثل الأعلى المتمثل في الزواج مرة واحدة To adhere to the ideal of a single wedlock (طبعا ليس المقصود الزوجات - المترجم)، فالطلاق - بناء على هذا - يصبح حقا تمنعه الكنيسة لأولئك الذين دُمّرت حياتهم الزوجية باختفاء أحد الطرفين (الزوج أو الزوجة)، أو بسبب ارتكاب أحد الطرفين جريمة أو إصابته بالجنون أو الخبل بالتمان أو ثبوت عدم إخلاصه (وفائه للزوجية). والزواج الثانى - على أية حال - يختلف في طقوسه عن الخواص الزواج الأول حيث التتويج المجيد (الإكليل المجيد (الإكليل المجيد (الإكليل المجيد الزواج الثانى - أي القصد الزواج الثانى - ينطوي على عنصر من عناصر الندم للفشل في الحفاظ على القصد الأساسي، فالأرامل رجالا ونساء إذا أراد أحدهم (أو إحداهن) الزواج للمرة الثانية، فإنه تجرى معاملته بالطريقة نفسها التي تجرى بها معاملة المطلق، وعلى المتقدم للترسيم (السيامة) في الكنيسة الأورثوذكسية أن يثبت أنه لم يتزوج للمرة الثانية أو أنه لم يمارس الطلاق، وإن كانت امرأة فإن عليها أن تثبت أنها ليست أرملة (أي لم يسبق لها الزواج).

والمسح بالزيت المقدس كسر مقدس الشفاء (التبرئة) هو سر مقدس (طقسى مقدس) يمارسه الماسح (جالب الشفاء healer)، وقد زاد انتشار ممارسة هذا الطقس أخيرا، خاصة في الكنيسة الروسية باعتباره مساعدة مقدسة (إلهية) لأولئك الذين يعانون أمراضا بدنية أو نفسية، والذين يعتاجون إلى استقرار نفسي أو تطهير أو الشد من أزرهم.

وبالإضافة للأسرار المقدسة السبعة التى يشترك فيها الأورثوذكس مع الكاثوليك sanctifi- الغربيين، فإنهم يعتبرون كنيستهم مصدرا لكل التبرير (التطهير من الخطيئة) -cation والتبريك لكل جوانب حياتهم وأعمالهم. ومن ثم فثمة خدمات طقسية خاصة يتم إنجازها بشكل متتابع، سواء فى الكنيسة أو فى منازل المؤمنين بهذه الطقوس. ويتم هذا بمناسبة الأحداث السعيدة أو التعيسة كتلقى التبريكات عند تسلم عمل جديد أو اعتزام القيام برحلة أو تلقى التعزية والمواساة فى المناسبات التعيسة. فكل هذه المناسبات تجد لها استجابة فى الخدمات الكنسية للكنيسة الأورثوذكسية، فهى تصاحب أعضاءها بالدعوات والتبريكات والابتهالات منذ ولادتهم حتى مثواهم الأخير فى القبر. والكنيسة الأورثوذكسية تبارك البيوت والبساتين والمحاصيل والفاكهة

والدواب وحيوانات الخدمة؛ وبالتالى فهى جميعا ضمن الحلقة المقدسة للأعمال الطقسية.

وكلتا الحياتين؛ المنزلية والكنسية لدى المسيحيين الشرقيين متداخلتان تداخلا كبيرا. فبينما نجد أنه غالبا ما تُعقد الطقوس الكنسية في منازل أبناء الأبرشية -Pa كبيرا. فبينما نجد أنه غالبا ما تُعقد الطقوس الكنسية في منازل أبناء الأبرشية و rishioners فإن احتياجاتهم الشخصية والأسرية يجرى ذكرها خلال فترات العبادات العامة (الجماعية)، ويتم جزء مهم جدا من الصلوات والدعوات في حياة المسيحيين الشرقيين في إحياء ذكرى القديسين (الموالد) وإحياء ذكرى من رحل عن عالمنا. فالكنيسة بالنسبة للأورثوذكسي أسرة واحدة كبيرة وأعضاؤها الذين رحلوا عن الدنيا لا يُنظر إليهم باعتبار أن صلتهم قد انقطعت بها (الكنيسة) انقطاعا كاملا. وعلى هذا فالمسيحي الشرقي يصلى لمن مات ويطلب منه الدعاء له والصلاة من أجله، معتقدًا أن صلطان الحب أقوى من سلطان الموت.

وعلى أية حال، فالأورثوذكسى لا يحدد بالضبط وضع الأموات من أفراد الكنيسة ولا هو يدعى معرفة مدى تأثير دعوات هؤلاء الموتى وصلواتهم فى تحديد أقدار الأحياء. وهم يضعون مريم أم الكلمة المتجسدة فوق كل القديسين. فهى ـ مريم ـ الثيوتوكوس Theotokos ، أو بتعبير آخر أم الرب أو التى حملت الرب فى بطنها -God ولرد اسمها فى الصلوات والدعوات العامة والخاصة.

والتوقير الخاص الذى يبديه المسيحيون الشرقيون لرفات الأموات يمكن ـ مرة أخرى ـ تفسيره بنظرتهم للمادة matter نظرة قدسية (مبراة من الخطايا) ، فبقايا (رفات) القديسين تحظى بتوقير كجزء من العالم المادى الذى تلقى الأثر الدائم الذى لا يمحى باعتباره رجل الله الطاهر المتجدد.

#### الأيقونات

الاعتقاد فى الأيقونات يُعد أيضا تعبيرا عن العقيدة المسيحية الشرقية نفسها التى تعنى أن المادة تحمل روحا (أن للمادة روحًا وحالله (The matter is spirit bearing ) وأن الخلاص (التخليص من الخطيئة) لا يعنى فقط تخليص الروح من اعتمادها على العالم المادى، وإنما يعنى أيضا تغير المادة على نحو يجعلها محاطة بهالة من الجلال. ونهاية التاريخ المسيحى تتمثل فى بعث الأجساد مما سيُحدث هارمونية كاملة بين الروح والمادة.

والأيقونات أو الصور التى تمثل يسوع المسيح وأمه والقديسين والصور التى تصور مشاهد من العهدين: القديم والجديد، تشغل مكانا بشكل دائم فى العبادات والدعوات والصلوات العامة والخاصة لدى الأورثوذكس. وعادة ما تكون الأيقونة صورة على خشب، وإن كان الأورثوذكس يستخدمون فى حالات استثنائية تماثيل وأشكالا منحوتة. وفن الأيقونات منفصل عن الرسوم الدينية فى الغرب، ويحتاج إدراكه وبيان قيمته إلى بعض الفهم لعالم الأفكار الكامنة خلفه. إن هدف الأيقونة هو مساعدة المتعبد على تحقيق اعتماده على عالم الروح ومساعدته فى جهوده لإحداث الهارمونية بين جسده وروحه. والرجال والنساء الذين تمثلهم هذه الأيقونات هم أولئك المسيحيون الذين تخلوا عن أنانيتهم وتخلوا عن اعتبار أنفسهم محورا للوجود ودخلوا لعالم أرحب وأكثر روحانية، عالم من حب الرفقة مع الخالق وزملائهم فى العقيدة. ومثل هذا الإنجاز يتطلب كفاحا وتضحيات وضبطا للذات. وعلى هذا، فالقديسون يُمثلون فى الأيقونات كنسًاك حركاتهم مقيدة مكبوحة، وأجسادهم تحمل علامات الحرمان الاختيارى (الزهد)، ووجوههم قد وُلِّيت شطر عالم جديد من البهجة والحرية، وعباءاتهم متألقه. وتعبر عيونهم عن انتصارهم، ويؤكد التناقض بين جمود أجسامهم والحيوية العميقة فى لماتهم على تراضيهم مع خالقهم وعلى سيطرتهم التامة على الأمور التى يتعاملون معها.

والأيقونات التى تزين منازل المسيحيين الشرقيين تذكرهم بالرباط غير المرئى الذى يربطهم بالراحلين المنتصرين. وتكثر الأيقونات فى أماكن العبادة، وتوضع أكثرها أهمية فى الحاجز الأيقونى ikonostasis، أى عند الساتر الذى يفصل الجزء الشرقى من الكنيسة عن بقية المبنى، وهذا الساتر يمثل خطا رمزيا فاصلا بين الأرض والسماء. وأيقونات الرب المتجسد (المتأنسن أو المتأنس بتعبير المسيحيين الأورثوذكس المصريين) وكذلك أيقونات أمه (مريم) والقديسين عندما يراها المتعبدون عند هذا الساتر، فإنها تعلمهم أن الإنسان هو الرابط بين عالمى الروح والمادة وهو أيضا السبب فى انقسامهما. وللحاجز الأيقونى ثلاثة أبواب تؤدى إلى حَرَمِه (ما وراءه مما هو منفصل عن سائر مبنى الكنيسة)، ويُسمى الباب الأوسط بالباب الملكى وهو مزدان بصور لبشارة الملك جبريل لمريم بحبلها بالمسيح (البشارة nonniciation) وبصور كتاب الأناجيل الأربعة. وهذا يعبر عن اعتقاد الأورثوذكس أن تجستُد المسيح (اتحاد اللاهوت بالناسوت) هو وحده الباب للعالم الإلهى لتخليص البشر بإزاحة وصمات الخطية عن أعضاء الكنيسة. والكاهن الذى يقوم بالقداس كالدى يمثل المُخلِّص هو وحده الذى يباح له والكاهن الذى يقبل الذى يأله الذى يقبل كله الذى يقبل كله الذى يأله الذى يقبل كله الذى يقبل المُخلِّص هو وحده الذى يُباح له والكاهن الذى يقبل المُخلِّص هو وحده الذى يُباح له

لرور من الباب الملكى، وهو يحضر للمصلين والمتعبدين عن طريق هذا الباب الأناجيل والهدايا القدسية لليوخارست (القربان المقدس Eucharist) .

واعتاد الأورثوذكس وضع شموع مضيئة أمام الأيقونات عند القيام بالطقوس. وهذا لفعل يشير إلى مشاعرهم الحارة تجاه القديسين واعترافهم (أى الأورثوذكس) باعتماد البشر بعضهم على بعضهم الآخر، سواء كانوا أحياء أو أمواتا.

#### بنية الكنيسة الأورثوذكسية

تتكون الكنيسة الأورثوذكسية اليوم من أربع عشرة كنيسة تتمتع بالحكم الذاتى أو لإدارة الذاتية autocephalous or self-Governing churches لإدارة الذاتية كل منها بالكنائس الأخريات، في العقيدة نفسها وبنسق العبادة نفسه.

وتعبر كلمات قانون الإيمان الذى أصدره مجمع نيقية عن العقيدة الأورثوذكسية، وهو قانون الإيمان الوحيد الذى يستخدمه المسيحيون الشرقيون. وهم جميعا الأورثوذكس) يقبلون التعريفات العقائدية الواردة في المجامع المسكونية (الكنسية لعالمية) السبعة الأولى (مجمع نيقية ٢٥٥م، ومجمع القسطنطينية ٢٨١م، ومجمع فسوس ٢٦٤م، ومجمع خلقدونية ٢٥١م، ومجمع القسطنطينية ٢٥٥م و ٢٨٠م ومجمع نيقية ٧٨٨م).

وخمس من هذه الكنائس الأربع عشرة تعود إلى زمن الإمبراطورية البيزنطية، وهى: بطرخانات (بطريركيات) القسطنطينية والإسكندرية وأنطاكية والقدس وكنيسة قبرص وست كنائس أخرى تمثل شعوب اعتنق غالبها الأورثوذكسية، وهى بطرخانات (بطريركيات) روسيا ورومانيا ويوغسلافيا وبلغاريا، وكاثوليكوس چورچيا Catholicate (بطريركيات) ووسيا فيونانية، وبالإضافة لهذا هناك كنائس أخرى أورثوذكسية ذات استقلال ذاتى تنتمى لأمم تعتنق أقليتها الأورثوذكسية (التراث الشرقى)، وهى كنائس ألبانيا، ويولندا وتشيكوسلوفاكيا، ولدير سيناء وضع فريد؛ لأنه فيما يُقال أقدم من حاز الستقلال.

وبالإضافة لهذه الكنائس الأورثوذكسية المذكورة آنفا، فإن فدرالية الكنائس الشرقية تضم أيضا كنائس أخرى تعتمد على بعض السلطات الكنسية (الإكليريكية) الأخرى في دارة أمورها، مثل الكنيسة الأورثوذكسية في فنلندا واليابان والمجر، والكنائس

الأورثوذكسية فى أمريكا الشمالية والجنوبية وأستراليا. وأخيرا الكنيسة الأورثوذكسية للمهاجرين الروس فى غرب أوروبا.

وكل كنيسة شرقية تنقسم إلى أبرشيات أو أسقفيات على رأس كل منها أسقف (أو مطران)، وكل أبرشية أو أسقفية تنقسم بدورها إلى أبرشيات فرعية -Par أسقف (ويتولى أمر كل أبرشية فرعية قس ـ وفي بعض الأحيان مجموعة قسس ـ يعاونه مجموعة شمامسة. والأساقفة (المطرانات) لا يتزوجون، أما الإكليروس الأبرشيون Parochial Clergy فمتزوجون، ولأساقفة الكنائس الأورثوذكسية مسميات مختلفة مثل البطاركة والكاثوليكوس Catholicos والمطران Metropolitan ورئيس الأساقفة -Exarch والإكسرخس معيات سوى للدرجة وللسيادة والتشريف. لكن حامليها متساوون من ناحية ممارستهم للوظائف الرعوية داخل أسقفياتهم (أبرشياتهم).

### الإكليروس (طبقة رجال الدين) وجمهور الأورثوذكس

الكنيسة بالنسبة للأورثوذكس هي جماعة (مجتمع) من المخلّصين (بتشديد اللام وفتحها) (من آثامهم) والمتجمعين حول القربان المقدس Holy Eucharist، وكل عضو فيها مسئول عن الأعضاء الآخرين كلهم وله دوره المحدد في عبادة المجموع (المجتمع المسيحي الأورثوذكسي)، فالإكليروس والجمهور الأورثوذكسي يُعدّون شركاء في إقامة القدّاس والأسرار المقدسة الأخرى، وغرضهم من هذه المشاركة هو أن يساعدوا في عملية السمو الرّوحي وزيادة طاقة الحب المبتوث بين الجميع، ويُفسّر الحب المسيحي بالرغبة في التوحد الكامل بين شخوص مستقلين. ولا يمكن أن يتطور الحب ليبلغ تمامه إلا في ظل حرية غير فاسدة. وعلى هذا، فالكنيسة الأورثوذكسية تركز تركيزا شديدا على الحرية كأساس لا غني عنه للتوظيف الصحيح للمؤسسة الكنسية ككائن حي.

وهذا يعنى أن الرجل المسيحى الأورثوذكسى العادى (غير الإكليريكى) يلعب دورا فعّالا فى حياة الكنائس الشرقية، ومن هنا كان كثيرون من أفضل اللاهوتيين المعروفين فى الأورثوذكسية الشرقية من غير الإكليريكيين. فكل عضو فى الكنيسة الأورثوذكسية مرّ بطقس التثبيت يمكن أن يكون معلما للمسيحية إن كان موهوبا أو مُدرّبًا على الدعوة. وعادة ما تكون المهمة التعليمية والخيرية والتبشيرية للكنيسة الشرقية واقعة على كاهل الإكليروس (رجال الدين) وجمهور الأورثوذكس يؤدونها بتعاون وثيق. وبعض

أفضل المبشرين الأورثوذكس المعروفين فى العصر الحديث من غير الإكليريكيين (غير المحترفين)، ولغير الإكليريكيين دور أيضا كممثلين منتخبين فى مجالس الكنائس على المعتوى الوطنى أو الأسقفى أو الأبرشى.

#### الرهبانية

ثمّة دور خاص فى الكنيسة الشرقية أوكل إلى الرهبان والراهبات، فهؤلاء الرجال والنساء الذين اختاروا حياة التبتّل (المزوبة) والفقر والطاعة نذروا أنفسهم تماما للعبادة وخدمة الكنيسة. وليس للرهبان الشرقيين طقوس دينية مُتفق عليها، وإنما هم جماعات مختلفة تعمل بطرق مختلفة. وعلى أية حال، فمعظمهم يعتبرون الصلوات والدعوات هما الخدمة الأساسية التي يمكن أن يقدمها المتدين لبقية المجتمع. وغالب الرهبان الشرقيين ظلوا غير إكليريكيين laymen إذ لم يُرسّم منهم كقسس وشمامسة مبوى عدد قليل. والأديرة Convents & Convents تقوم أيضا بدور باعتبارها أماكن يلجأ إليها بقية أفراد المجتمع (المفروض الأورثوذكسي) الذين يمكنهم البقاء فيها في فترات مختلفة، حيث يتلقون التدريب والمساعدة في مجال حياتهم الروحية . وقد اتخذ نسق العبادة في الكنيسة الأورثوذكسية شكله الحالي عن طريق جماعات الرهبان، فشعيرة مثل صلاة المساء (المفرب)(\*) Martins or Vespers ما ديركز الرهبنة الشرقية هو جبل أثوز Athos في اليونان، فشبه الجزيرة هذه لا يقطنها سوى رهبان من مختلف الأمم يعيشون في جماعات كبيرة وصفيرة، وتتبع كل جماعة منها نظمها الخاصة.

لقد وجدت أول مستوطنة للمتدينين فى هذه البقعة المنعزلة والجميلة جدا فى وقت باكر من القرن التاسع للميلاد ، ومنذ ذلك الوقت حتى يومنا كان هذا الجبل المقدس مأوى للرجال الذين يبحثون عن العزلة والتأمّل الروحى، ولم يُسمح لامرأة طوال أكثر من ألف عام باجتياز حدود هذه الجمهورية الرهبانية. وتنقسم حدود جبل أثوز Athos هذه الأيام بين عشرين طائفة رهبانية تتمتع بالإدارة الذاتية، وانعقد اتفاقها على حكم شبه الجزيرة عن طريق ممثلين يمثلون هذه الطوائف الرهبانية. وتضم كنائس هذه

<sup>(\*)</sup> عن معجم المورد للبعلبكي: هي صلاة الصبح في الكنيسة الإنجليزية وصلاة منتصف الليل أو الفجر في الكنيسة الكاثوليكية. (المترجم).

الطوائف الرهبانية ومكتباتها بعضا من أجمل قطع الفن البيزنطى، والتعاليم الدينية البيزنطية التى تجذب اهتمام الدارسين والفنانين من كل أنحاء العالم، ويتلقى كل زائر ترحابا لمدة ثلاثة أيام فى كل مبنى دينى.

وبعض الأديرة تتبع قواعد صارمة لضبط الحياة الجماعية (المشتركة) وعلى كل راهب أن يتخلى عن كل ممتلكاته للدير، وثمة أديرة أخرى جرى تنظيمها وفقا لأسس تتحو أكثر نحو الفردية، إذ يعيش كل راهب فيها وفقا لقواعد ونظم خاصة به (وضعها لنفسه)، وبعض رهبان جبل أثوز Athos يفضل الواحد منهم أن يشيد لنفسه بيعته الخاصة أو صومعته الخاصة ليبقى فيها مستقلاً تمامًا. ومعظم الأديرة في جبل أثوز يونانية، لكن بعضها الآخر روسى، وهناك أديرة قليلة صربية وبلغارية ورومانية (أقامها رهبان من رومانيا).

## الكنيسة والدولة في الشرق المسيحي

اتخذت العلاقة بين الكنيسة والدولة في الشرق مسارا مختلفا عن العلاقة بينهما في الغرب، ففي تاريخ المسيحيين في الدولة البيزنطية في العصور الوسطى ليس هناك ما يشبه الصراع بين البابوات والأباطرة. فالكنيسة من ناحية والدولة المسيحية من ناحية أخرى كانتا تُعتبران في ظل البيزنطيين ككيانين منفصلين (كل منهما مستقل عن ناحية أخرى كانتا تُعتبران في ظل البيزنطيين ككيانين منفصلين (كل منهما مستقل عن الآخر) تقومان بحراسة الشعب المسيحي، وهما (الكنيسة والدولة المسيحية) رغم أن لكل منهما كيانها المستقل عن الأخرى إلا أنهما قريبتان وتتعاونان لتحقيق الغرض، إنهما (الكنيسة والدولة المسيحية) ليستا شيئا واحدا، كما أن إحداهما ليست أرقى من الأخرى (أي ليست أعلى منها أو بتعبير أوضح لا ترأسها)، فدور الدولة المسيحية يجري تعريفه كنظام للأمن والعدالة، أما الكنيسة فهدفها مساعدة أعضائها على الوصول للخلاص الأبدي Organized Piety، فالكنيسة تُقُوى منظمة ووحت من الأوقات صراع بين للخلاص الأبدي الكنيسة، لكنه ـ دائما ـ كان صراعا مؤقتا وشخصيا . فالتعاون المتناسق بين الكنيسة والدولة كان يقوم على احترام كل منهما للآخر والاعتراف بالمجال الذي يتحرك من خلاله، وظل هذا قائما حتى نهاية الإمبراطورية (البيزنطية).

وكان من الشائع في وقت من الأوقات أن توصف الكنيسة الأورثوذكسية بأنها تابع أو مساعد للسلطة المدنية (الحكومة)، وأنها غير قادرة على الدفاع عن استقلالها، لكن أحدث البحوث التاريخية أثبتت خطأ هذه الأفكار وأثبتت خطأ المصطلح الذى أطلقه الباحثون الغربيون المعادون للتراث البيزنطى، ونعنى به مصطلح البابوية القيصرية -Cae saropapism .

وبعد الفتح التركى للإمبراطورية البيزنطية سنة ١٤٥٣، ادّعت القيصرية في موسكو قيادة الشرق المسيحي، وأصبحت عاصمتها معروفة باسم روما الثالثة. وظل التعاون والتنسيق في سلام بين الكنيسة والدولة حتى بداية القرن الثامن عشر عندما فرض بطرس الأكبر (١٦٨٦-١٧٢٥) سيطرة الدولة على الكنيسة الروسية كجزء من سياسته لتغريب البلاد (السياسة القاضية بالأخذ بأساليب الحضارة الغربية استقلالها الذاتي Country. ومن سنة ١٧٠٠ إلى سنة ١٩١٧، سُلبت الكنيسة الروسية استقلالها الذاتي وتم إلحاقها بإدارة بيروقراطية عاتية وأصبح يديرها سينود Synod (مجلس كنسي) يشكله بطرس الأكبر، الذي قلَّد في ذلك نظام السينودات (المجالس الكنسية) الذي أخذت به البلدان اللوثرية.

وفى سنة ١٩١٧ ـ بعد سقوط الإمبراطورية ـ استعادت الكنيسة الروسية استقلالها وعقدت مجالسها. وعلى أية حال، فإن هذا الحدث أعقبه الهجوم الشيوعى على الكنيسة؛ مما أدى إلى فترة طويلة من المعاناة الشديدة مرَّ بها المسيحيون الروس. ومنذ سنة ١٩٤٣ أصبحت الكنيسة الروسية مرة أخرى يحكمها (يديرها) بطارقتها، وأصبح من المكن إعداد طبقة إكليروس وتدريبهم للقيام بالإشراف على العبادات العامة وهو النشاط الوحيد الذي سمح به الحكم الشيوعي للمسيحيين.

واستعادت الكنائس الأورثوذكسية فى البلقان حرية الحركة بعد تحرر شعوبها من النير التركى، وخلال القرن التاسع عشر نظمت الدساتير علاقتها بالدول التى هى فيها، وكانت هذه الدساتير تختلف فى هذه المسألة فى التفاصيل وإن كانت تتفق فى المبدأ الأساسى من حيث أن كل كنيسة من هذه الكنائس كانت كيانا يُدار ذاتيا، وأن الحياة فيها تُدار بواسطة كيانات منتخبة من داخلها تضم إكليروس (رجال دين) وغير إكليريكيين Laity .

وتاريخ الكنيسة الفربية منذ انسلاخها عن الشرق الأورثوذكسى ملىء بالأحداث دوات الطابع الدرامى، كالتطور المثير للبابوية في العصور الوسطى، والإنجازات الفكرية للمدرسيين (السكولاستيين)، وثورة الإصلاحيين الناجحة ضد البابوية، وحركة الإصلاح

الكاثوليكي المضادة ذات ردّ الفعل المؤثر والسريع، والقوّة الدّافعة للتطهريين، وازدهار الحركة العقلية التي أعقبتها الليبرالية والحداثة، ثم رد الفعل الذي جرى مؤخرا لهذه الاتجاهات والمعروف بالأورثوذكسية الجديدة. وبالنسبة للأورثوذكسي، فإن المسيحيين الفربيين يبدون في حركتهم ينتقلون من أقصى طرف إلى أقصى طرف آخر، بينما التاريخ الإكليريكي الشرقي قد يبدو سائرا على وتيرة واحدة (رتيبا) إذا قورن بما جرى في الغرب، فحتى بالنسبة للأحداث المفجعة كالغزو المغولي لروسيا في القرن الثالث عشر، وسقوط القسطنطينية وضم المسيحيين البلقانيين لحكم الترك في القرن الخامس عشر، أو انهيار إمبراطورية سانت بطرسبرج St. Petersburg في سنة ١٩١٧ كل ذلك لم يُحدث تغيرا راديكاليا في حياة الكنيسة الشرقية التي ظلت متميزة بتمسكها الثابت بالتراث نفسه.

وعلى أية حال، فإن عدم حدوث تغييرات درامية ظاهرة في الكنيسة الأورثوذكسية لا يعنى عدم إمكانية حدوث تطور في اتجاه جديد. فقد كان على الكنيسة أن تنجز مهمتها التبشيرية في ظل ظروف دائمة التغير وفي بيئات لم تكن أبدا واحدة. فقد كان على المسيحيين أفرادا أو جماعات أن يبحثوا عن حلول للقضايا الجارية، فدعاهم ذلك للتجريب ولمحاولة طرائق جديدة. وأصبحت بعض هذه التجارب والطرائق مُعترفا بها من بقية الجهاز الكنسى ومن ثُم جزءًا من تراث الكنيسة الأورثوذكسية، لكن هناك تجارب ومحاولات أخرى جرى رفضها ومن ثم جرى إبعادها من الحياة الكنسية. لقد كان هناك عمليات دائمة من التطور والتغيير في الشرق كما هو في الغرب، لكن التطور في الغرب كان مليئا بالتحولات الحادة والثوران والارتجاجات الشديدة، بينما تاريغ المسيحية الشرقية يمثل الحركة الوئيدة التى لم يحدث فيها تفيرات راديكالية تفصل الحاضر عن الماضي واستمر التواصل بين الماضي والحاضر مستمرا غير منقطع. لقد · كان اتباعُ القديسين هو الطريق الذي سلكته المسيحية الشرقية لتجد فيه الضمان الأفضل ضد القرارات المتسرّعة التي تؤدي إلى التواءات عنيفة من جانب واحد في حياة المجتمع المسيحى. لقد كان كل جناح من جناحَى الكنيسة في حاجة للآخر. إن الاستقرار في المسيحية الشرقية والديناميكية في المسيحية الغربية عنصران يكمل كل منهما الآخر في التاريخ المسيحي، وكلاهما يحتاج لممارسة صحيحة في مجال التبشير العالمي.

فكل من الشرق المسيحى والغرب المسيحى لديه مواهب مختلفة ويمكن أن يتعلم كل طرف منهما من الطرف الآخر. لقد احتفظت الكنيسة الأورثوذكسية بتوازنها وتناسقها في مجالًى العقيدة والعبادة، لكنها - مقارنة بالغرب - قاصرة في تنظيمها وسلطانها القادر على التوجيه. لقد أدى التنافس بين المسيحيين في الشرق والمسيحيين في الغرب عدة قرون إلى زرع بذور الشك بينهما وآن الأوان أن يلتقيا ليعملا كأصدقاء في نفس اتحقل في الحياة المسيحية. إن الاقتراب الشرقي والغربي للدين المشترك لن يحطم الوحدة الأساسية الموجودة بالفعل في العالم المسيحي، رغم اختلاف فروعه، فهم جميعا تعيهم كتاب مقدس واحد والاعتقاد نفسه في يسوع المسيح كمخلص للبشر، وهم يعترفون بالأسرار المقدسة نفسها، والعماد والقربان المقدس (اليوخارست) يحتلان مكانا مهما في الحياة والعبادة المسيحيتين.

وفى الوقت الحاضر، ليست هناك صلات بين الكنيسة الشرقية وأى من الكنائس الغربية. وعلى أية حال، فإن عدة كنائس أورثوذكسية أعضاء فى الحركة المسكونية (العالمية)، ويشغل أعضاء من بعض هذه الكنائس منصب نواب الرئيس للمجلس العالمي للكنائس.

ومنذ الحرب العالمية الأولى وظهور الدكتاتورية الشيوعية فى روسيا وغيرها من بعض الدول المجاورة، تعرض المسيحيون الشرقيون لضغوط قاسية من الحكومات الشمولية. وعانت الكنيسة الأورثوذكسية بعض الخسائر المفجعة لكنها ظلت فى قيد الحياة (لم تمت) رغم المحن القاسية، وقد ظهرت الآن كمجتمع قادر على الصمود والبقاء فى ظل ظروف صعبة غير مواتية، ومن الدروس الكبيرة التى تعلمتها هى ضرورة الوحدة Unity.

# (ج) القديس توما ولاهوت العصور الوسطى

# بقلم: هـ، فرانسيس ديفز مُحاضرِ اللاهوت. جامعة بيرمنجهام

لقد تجنبت الكلمة الاصطلاحية (سكولاستى Scholastic)(\*) بسبب معانيها التى قالت من قيمتها، وبسبب المعانى الإضافية المشحونة بالانفعال والتى حاقت بهذه الكلمة (المصطلح) خلال القرون الثلاثة الأخيرة، لكن الكلمة كانت مبرّاة واضحة المعنى في أصولها أو بتعبير آخر في استخدامها الأصلى، فمعظم المعجبين بالقديس توما ومعاصريه كانوا قانعين باستخدامها ليصفوا بها الأساتذة والكتّاب في جامعاتنا الفربية الأولى، ومازالت كثير من المؤسسات في أكسفورد تذكّرنا أن كلمة السكولا المربية الأولى، ومازالت كثير من المؤسسات في أكسفورد تذكّرنا أن كلمة السكولا التعليم ومدارسه، فقد كان السكولاستيون - ببساطة - هم الذين يعلّمون في المدارس أو يتعلّمون فيها.

وعلى هذا، فلا يسمنا إنكار أن هناك اتجاهًا لإضفاء معان أقل قيمة على كلمات متعلقة بالثقافة والعلم، بل إن هذا القدر نفسه يقع أحيانًا حتى على بعض الكلمات الموقرة توقيرا غالبًا مثل الكلمات "مهنى أو احترافى" و"تأملى أو عقلى" و "فكرى". واتيين جيلسون Etienne Gilson المصدر الضليع الحى فى فلسفة العصور الوسطى، رغم حماسه لفكر العصور الوسطى إلا أنه لا يحب هذه الكلمة التى نحن بصددها "سكولاتى Scholastic"، فهو يرى أن هذه الكلمة تتضمن معنى أن هذه الفلسفة التى تدل عليها الكلمة قد انتهت بنفسها (لم تتطور) بدلاً من التعامل مع الحقيقة، وخلص إلى أن

<sup>(\*)</sup> فى معجم المورد: سكولاستى خاص بالفاسفة السكولاستية أو اللاهوت السكولاستى، والسكولاستى هى الفلسفة المسيحية السائدة فى المصبور الوسطى وأواثل عصر النهضة، وقد بُنيت على منطق أرسطو ومفهومه لما وراء الطبيعة لكنها اتسمت فى أوروبا الفريية خاصة بإخضاع الفلسفة للأهوت، ومن أبرز رجائها توما الأكوينى الذى حاول أن يوجد عقلانية بين العلم والدين.

التومية Thomism (نسبة إلى توما الأكويني موضوع هذا الفصل) الجديرة بهذا الاسم لا يصح أن نطلق عليها اسم السكولاستية. لقد كتب إيتيين جيلسون أن "الفلسفة تتحط في السكولاستية، في اللحظة التي يحدث فيها اللقاء بينهما فبدلاً من تناولها الوجود المتماسك كهدف لملاحظتها وتفكيرها reflection لدراسته بعمق، والتوغل فيه بإلقاء مزيد من الضوء عليه؛ فإنها تطبق نفسها (السكولاستية) على المقولات التي تفرض أنها بحاجة إلى شرح، كما لو كانت هذه المقولات نفسها، وليس ما يلقون الضوء عليه هو الحقيقة نفسها "(7-76 Christian Philosophy of St. Thomas Aquinas, 1957, pp. 366). إنه يوافق أن التومية Thomism نفسها يمكن أن تنحط إلى درجة السكولاستية إن كان عليها أن تنسى أنها مهتمة فقط ـ بشكل جوهري ـ بالوجود الحقيقي الكلي (المتماسك) للكون World . لكنه أضاف أن هذا أمر غير حقيقي بالنسبة للتومية (فلسفة توما) .

والكلمة أيضا (أى سكولاستى) تُستخدم كثيرا لتعنى الاتجاه العلمى Scientific في مقابل الاتجاه الأدبى Literary ، كمنهج للعرض أو التفسير في اللاهوت أو الفلسفة . إن الكلمة (سكولاستى) بمعناها الخاص جدا، تشير إلى الطرائق العلمية (المناهج العلمية) التى كانت سائدة في العصور الوسطى كمنهج التعليق على نص معتمد أو منهج الجدل (أو المناظرة) النظامي الرسمى حول مجموعة من القضايا؛ ومن ثم تجميعها معا في مجموع أو خلاصة Summa(1) منظم، ولهذه الطريقة (المنهج) مزاياها وعيوبها، لكنها ليست كافية لتجعل لأصحابها مكانا خاصا في تاريخ العقائد، فإذا كان للاهوتيي العصور الوسطى مكان في تطور الفكر المسيحي، فإنما ذلك يرجع لمضمون لاهوتهم ومضمون فلسفتهم أكثر مما يرجع لطريقة عرضهم، وسيكون من الأفضل في هذا الفصل أن نقصر ملاحظاتنا بشكل أساسي على الفترة الذهبية لفكر العصور الوسطى، وأعنى بها فترة القرن الثالث عشر وخاصة ممثلها العظيم توما الأكويني، أما المعالجة

<sup>(</sup>۱) Summa مصطلح يرجع للمصور الوسطى يدل على ممالجة تلغيصية تضم تقريرا موجزا واضعا متبعا اصول المنطق للمقائد المهمة في اللاهوت المسيحي، وينقسم هذا الموجز (السَّمَّا Summa) إلى أسئلة وإجابات، ويبدأ كل مقال في هذا الموجز باعتراض موجه ضد القضية التي يزمع كاتب الموجز الدفاع عنها، ثم يبدأ في عرض الحجج المدافعة عن القضية، وينتهي بالإجابة بما يدحض الاعتراضات الأصلية، والقارئ غير المارف بهذا المنهج لابد أن يكون واعيا حتى لا يقع في الخلط أو الاضطراب بين الاعتراض والقضية التي يدافع عنها الكاتب، وبسبب هذا الخلط اقتبس البعض عن توما وكأنه يعلن أنه يبدو أنه لا يوجد إله..." (المترجم: وطبعا لم يقل توما هذا وإنما المسألة سوء فهم نتيجة الاضطراب الآنف ذكره في طريقه صياغة السمًّا Summa).

التاريخية الكاملة، فيجب أن تغطى عدة قرون من نهاية حقبة آباء الكنيسة الأوائل Patristic Period حتى عصر النهضة. وحتى الحقبة الأكثر تحديدا والتى يُطلق عليها - كثيرا - الحقبة السكولاستية، فإنها تمتد من نهاية القرن الحادى عشر حتى القرن الرابع عشر. وجرت العادة على التمييز بين حقب ثلاث، منها: السكولاستية الباكرة والتى تمتد من القرن الحادى عشر إلى بواكير القرن الثالث عشر، وتشمل كتابات القديس أنسلم Bt. Anselm ولانفرانس Lanfrance وأبي لارد Abelard والقديس برنارد القديس أنسلم Peter Lombard ولانفرانس وجروستيست St. Bernard ومدرستى القديس القديس الثالث عشر، كالمتور كومبارد Charters والحقبة الذهبية التى تغطى القرن الثالث عشر، وتشمل: الإسكندر الهليي Alexander of Hales والقديس ألبرت الكبير Bonaventure وروجر بيكون St. Thomas وجون دونز سكوتس John Duns Scotus والحقبة والمتعبر البرابنتي John Duns Scotus وجون دونز سكوتس John Duns Scotus والحقبة والإنحطاط، وتشمل دوراندوس وأوريلوس John المتأخرة أو مرحلة التفسخ والانحطاط، وتشمل دوراندوس النومانيلين عن التراث الفلسفى ووليم الأوكامي william of Ockham والإسمانيين المتأخرين (النومانيليين عن التراث الفلسفي والذين وُجدوا أساسا في شمال أوروبا.

وقد تأثرت الحقبة الباكرة بشكل أساسى بالإضافة للكتاب المقدس والتراث الكنسى العام بالقديس أوغسطين St. Augustine و وبدرجة أقل بفلاسفة الأفلاطونية الجديدة المختلفين، كما تأثرت من خلال بويثيوس Boethius بأعمال أرسطو. وهنا الجديدة المختلفين، كما تأثرت من خلال بويثيوس Logical بأعمال أرسطو. وهنا يمكن أن نميّز بين التراث المنطقي Logical القوى وهو كاثوليكي تماما وقائم بعمق على سلطان العقل، ومن ناحية أخرى التراث الأقرب للصوفية أو الباطنية وكان في بعض الأحيان تراثًا غير موثوق به من جانب المناطقة. والقديس أنسلم Anselm بعض الأحيان تراثًا غير موثوق به من جانب المناطقة. والقديس أنسلم الثاني، أعظم الأسماء في التراث الأول، والقديس برنارد هو أعظمها في التراث الثاني، وبهذين التراثين (الأول والثاني) وأيضا بالتراث القوى للإنسانيين والذي ربما كان چون السلسبوري John of Salisbury هو ممثله الأكثر شهرة، يكون القرن الثاني عشر هو المناسبوري الأكثر تأثيرا في تطور الفكر اللاهوتي في الحقبة التالية. لكن بطرق أخرى كثيرة وجدنا أنه كان لا بد أن يتسع مجال الدراسة خلال القرن الثالث عشر بشكل لا يمكن مقارنته بما كان قبل ذلك. ففي مجال اللاهوت كان لا بد أن تشاف خلال منتصف القرن إلى تأثيرات القديس أوغسطين، تأثيرات أخرى للآباء

اليونانيين من خلال الترجمات التى أنجزت مؤخرا للقديس يوحنا الدمشقى النطر (ص ٧٥ من النص الإنجليـزى/الفصل الخامس بالكنيسة الأولى)، وربما كان التأثير الآخر المساوى هو الروح العلمية التى دخلت عندما أثر فى الغرب اكتشاف الأعمال الكاملة لأرسطو التى دخلت عالم الفلسفة كله. وقد علم العالم الغربى باعمال أرسطو هذه للمرَّة الأولى من خلال الترجمات العربية لها؛ لكن الغرب عمد ذلك ترجمها ترجمها ترجمة مباشرة من اليونانية، ومع أرسطو عرف الغرب أعمال الشارحين والفلاسفة العرب، وكذلك الفلسفة اليهودية الوسيطة (انظر ص ٣٩ من النص الإنجليزي/ الفصل الخاص باليهودية)، ومن ناحية أخرى، فإن خصائص المرحلة (الحقبة) الأخيرة للسكولاستية التى تتصف بالتفسخ والانحطاط كانت تتسم بإبعاد (الحقبة) الأخيرة للسكولاستية والحركة الصوفية الباطنية فى القرن الرابع عشر قد انشقت إلى مجموعات منفصلة، بل وكوَّن كل لاهوتى مجموعة تابعة له، وكانوا أكثر اهتمامًا \_ فى بعض الأحيان \_ بالبحث فى الأمور السطحية من العمل على تكوين نظرة بنائية شاملة للحقيقة.

وإذا كان على هذا الكتاب أن يقدم مسحًا شاملاً للتاريخ الوسيّط أكثر من اهتمامه بالمعتقدات المسيحية وغيرها، لجاز للبعض أن يتساءلوا عن مدى صحة الاهتمام بالقديس توما. فرغم أن القديس توما هو أجمل الورود التي أنتجها اللاهوت في العصور الوسطى، فريما لم يكن هو أكثر ممثلي هذا اللاهوت نمطية (أو بتعبير آخر ليس هو النموذج الأمثل الذي يمثل هذا اللاهوت). ومع ذلك فللعصور الوسطى الحق بأن تلحقه بها تماما كما أن لليونان القديمة الحق في إلحاق أفلاطون وأرسطو بها، ولإنجلترا القرن السادس عشر الحق في إلحاق شكسيير بها. وبالنسبة لمعاصري القديس توما، فقد اتبع بعضهم طريقتهم الخاصة في اللاهوت التي كانت طرقا انتقائية أو اصطفائية ما كان ليوافق عليها، بينما ذهب آخرون في تطرفهم شوطا بعيدا انتقائية أو اصطفائية ما كان ليوافق عليها، بينما ذهب آخرون في تطرفهم شوطا بعيدا فلائل من موت القديس توما، وجدنا أن أسقف باريس واثنين متواليين من رؤساء أساقفة كنتريري، كان أحدهما دومينيكانيًا مثل القديس توما نفسه \_ قد سحب من أساقفة كنتريري، كان أحدهما دومينيكانيًا مثل القديس توما نفسه \_ قد سحب من أعماله قائمة بالأعمال التي كان قد اقترح إدانتها. وقد أصبح معظم الفرنسسكان وعدد من الدومينيكان المشاهير في هذا القرن \_ أعداء الدًّاء للتومية بعد موت توما. أما النومانيليون (الإسمائيون Nominalists) في القرن الرابع عشر فقد رفضوا كل

لاهوت القرن الثالث عشر وفلسفته. ومع هذا فمن الخطأ أن ندّعى أنه لم يكن هناك - خلال كل العصور - زيادة مُطَّردة فى أتباع القديس توما بين الدومينيكان والمفكرين المسيحيين الآخرين. وعندما انقسم العالم المسيحى بعد حركة الإصلاح الدينى أصبع الكاثوليك الآن على وعى بأن القيم التى ناضلوا من أجلها قد عرقلها النومانيليون (الإسمائيون) Nominalsts وأضلوها طريقها، لذا فقد عمل الكاثوليك على إعادة اكتشاف القديس توما - بشكل غريزى - وتفضيله على زملائه الآخرين، فبينما ظل الفرنسسكان فى الفرنسسكان فى تفضيلهم لاهوتيا غير انقديس توما هم الاستثناء الوحيد المهم.

ومع هذا، فلعدة قرون بعد عصر النهضة وحركة الإصلاح الدينى ظل تأثير القديس توما محدودا بشكل كبير. أما الإنسانيون الجدد New Humanism فإنهم ـ وقد تأثروا كثيرا بإعادة اكتشافهم للآداب اليونانية والرومانية، كانوا جاهلين بشكل واضح بتراث العصر الوسيط وأشعاره كما كانوا جاهلين بمدرسة شارتر Charters (۱)، لذا فقد حذفوا قرونا عدَّة منذ سقوط روما، باعتبارها قرونا بريرية. لقد كان المرء يتوقع منهم أن يعرفوا الأهمية الفلسفية ـ على الأقل لبعض الكتاب مثل القديس توما، وسكوتس Singer of Brabant وسنجر البرابنتي Bonaventure والتطور العلمي الذي حققه روجر بيكون والقديس ألبرت، لكنهم عَمُوا عن كل ذلك باستغراقهم في النقد المدمر الذي مارسوه بشكل أساسي لنومانيليي القرن الرابع عشر باستغراقهم في النقد المدمر الذي مارسوه بشكل أساسي لنومانيليي القرن الرابع عشر الإسمائيين).

وليس من الواضح من أين استقى لوثر ما جعله يكنُّ هذه الكراهية الشديدة للقديس توما مع أنه لم يعرف كتاباته إلا قليلا؛ مما أدى إلى كراهية أجيال البروتستنط بعد ذلك للقديس توما. لقد اتهم لوثر القديس توما بتهمتين متناقضتين: فهو من ناحية

<sup>(</sup>۱) كانت هناك نهضة إنسانية مهمة في مدرسة شارتر School of Charters خلال القرنين الحادي عشر والثاني عشر. كان ممثلها الأعظم هو چون السالسبوري John of Salisbury. وكان چون مخلصا لشيشرون عشر والثاني عشر. كان ممثلها الأعظم هو چون السالسبوري Jugenal . أما من ناحية الفلسفة فيمكن أن نطلق وفيرچيل وأوفيد Horace وجوفينال Jugenal وسينيكا Seneca . أما من ناحية الفلسفة فيمكن أن نطلق عليه "أفلاطوني مسيحي". فكما أنه صحيح أن العلم في العصور الوسطى يكاد يكون قد سبق ظهور العلم التجريبي الحديث، فكذلك تكاد الحركة الإنسانية في القرن الثاني عشر قد سبقت عصر النهضة. لقد كان على الحركة الإنسانية الباكرة أن تستسلم للاهتمامات المتأخرة في العصور الوسطى في مجال الميتافيزيقا Frederick B. Artz, The mind of the Middle ages, N.Y., 1053, Chapters LX, X.

يتهمه باستخدام أفكار أرسطو جنبا إلى جنب مع الكتاب المقدس، ومن ناحية أخرى يتهمه بأنه فشل في فهم فصل واحد من كتابات هذا الفيلسوف الإغريقي (أرسطو). والذي لا شك فيه أن لوثر راح يُعمل معوله هادما فلسفة القديس توما اللاهوتية منذ رأى أن مناوئيه الكاثوليك راحوا يستخدمون مقولاته (أى مقولات القديس توما) بشكل أساسى للدفاع عن مواقفهم. لقد عانى القديس توما والسكولاستيون من اتخاذهم مقابلا مضادًا لكل ما هو جيد على زمن الموسوعيين الفرنسيين -French Encyclopae مقابلا مضادًا لكل ما هو جيد على زمن الموسوعيين الفرنسيين الفرنسيون القرن القرن القرن القدين لم يقولوا كلمة طيبة واحدة في حق أى كاتب عاش في الفترة من القرن الخامس حتى القرن الخامس عشر. لقد قال هؤلاء الموسوعيون الفرنسيون إن السكولاستية قد تدنّت بالفلسفة وحطّت من قدرها وعمّت على الحقيقة، وكانت بمثابة السكولاستية قد العقل البشري.

وقد أصبح القديس توما خلال هذا القرن معروفا ومعترما في عالم الفكر أكثر من أية فترة أخرى رغم طول الفترة التي تعرض فيها للإهمال في جانب كبير من العالم المسيحي، وفي جانب كبير من عالم الفكر الفلسفي، بل إن تأثير القديس توما لم يكن غائبا حتى في القرون التي كانت فيها الفلسفة الوجودية هي النمط الفلسفي السائد، خاصة منذ عمد التوماويون المحدثون modern Tomists إلى الزعم - مؤيدين زعمهم بحجج مقبولة ظاهريا - بأن جانب الفلسفة الوجودية الذي يؤدي إلى تأكيدها على الوجود الكلي المتماسك (المتكامل) كهدف، إنما هو أيضا الجانب الذي تركز عليه التومية (فلسفة توما).

فما الذى دعا كثيرين فى عصرنا الحديث لاستلهام أفكار القديس توما؟ ربما يمكن للمرء أن يركز أولا على مفهومه العظيم للمسئولية من أجل الحقيقة، هذا المفهوم الذى منه انبثق توقيره الفطرى لكل المفكرين الكبار الذين قضوا حياتهم فى بحث مخلص عنها، وكان هؤلاء المفكرون موجودين فى كل العصور، وإذا لم يكن لدى القديس توما مزايا المنهج النقدى الذى يمتلكه المحدثون فى التعامل مع المصادر، إلا أنه ربما يكون قد امتلك شيئا أكبر وأكثر أهمية، لقد كان أكثر تعاطفا وأكثر فهما للأسس والمبادئ التى قامت عليها هذه المصادر وحاولت التعبير عنها، هكذا فإنه كمفسر لكتابات القديس بولس، وجدناه - أى القديس توما - غالبا ما كان عليه أن يتخلى عن النقد الحديث المتمثل فى تفسير فقرة هنا أو كلمة هناك، ولكن عددا قليلا من مفسئرى الكتاب

المقدس المحدثين لا يتفقون مع فهم القديس توما، فعلى سبيل المثال هم لا يتفقون مع فهم القديس بول (بولس) إلى أهل رومية-St. Pauls' Epis-فهمه ودليله الأساسى في رسالة القديس بول (بولس) إلى أهل رومية-tele to the Romans وأكثر من هذا فرغم أنه منذ أيام القديس توما حتى الآن توجد انقسامات في الرأى حول التفسير الحقيقي لكتابات أرسطو، فإن تفسير القديس توما القائم على الإيمان بوجود الله theistic لم يثبت أبدا أنه تفسير لا يمكن الدفاع عنه. فكما قال فيلسوف إنجليزي معاصر: "إذا لم يكن تفسير القديس توما لأرسطو هو التفسير الصحيح، فهذا أمر سيئ جدًا بالنسبة لأرسطو".

ومفهوم القديس توما للمستولية مرتبط ارتباطا وثيقا بما يسميه بعض معارضيه "ميله للمحافظة Conservatism" وتمسكه "بالتقليدية Traditionalism"؛ لكننا إن ابتغينا العدالة لقانا الشمولية (بمعنى الخلاص للجميع Universalsm) "فالتقليدية" مسمى غير مُرْض؛ لأن القديس توما لم يكن مجرِّد مسجل للتراث وراصد له، فلا أحد أكثر اعتقادا منه في اللاهوت، بمعنى استخدام العقل للتحليل والتركيب والتوغل والتغلغل بشكل أعمق (في المعطيات الدينية) التي وصلتنا عن طريق التراث. فالأكثر صعمة أن توصف التومية (فلسفة توما) بالشمولية (بمعنى الخلاص للجميع Üniversalism) ؛ لأنه في بحثه طلبا للعون من كل حدب وضوب لتحقيق هدفه في فهم موضوعه تخطي بشكل واضح حدود المكان Locality والزمان، ودعا كل القادرين \_ بجدية \_ ليساهموا معه في فهم الموضوع الذي يبحثه. فلم يكن في القرن الثالث عشر ما أسماه الباحث س.إس لويس C.S Lewis بدعوى التفوق التاريخي (دعوى بتفوق مرحلة زمنية على أخرى) Chronological Snobbery ولم تكن هناك دعوى التفوق الوطنى أو العرقى. فالمشاعر الوطنية قلما وجدت بين اللاهوتيين والفلاسفة، فقد كان الباحثون والدارسون مر إنجلترا والمانيا وفرنسا وإسيانيا وإيطاليا يتلاقون ـ على قدم المساواة ـ في باريس التي كانت هي العاصمة الفكرية العالمية المعترف بها. والتقي المسيحيون والعرب Arabs (المترجم: يقصد غالبا المسلمين) في جامعات إسبانيا، وقد حمل كل طرف منهما فكره ليعرضه على الآخر على قدم المساواة. ومهما قال السكولاستيون عن ابن سينا أو ابن رشد أو ابن ميمون (انظر ص٣٩ و ٤٥-٤٨ من النص الإنجليزي) سواء بالتأييد أو بالنقد، فإن جنس هؤلاء أو دينهم لم يغير للحظة واحدة من التعامل مع فكرهم من منطلق الاحترام. وكما عامل السكولاستيون فكر معاصريهم من مسلمين ويهود باحترام، فقد كان لهم الموقف نفسه من الكُتَّاب الكلاسيين القدماء الوثنيين، فلم تكن هناك أبدا

أية اتجاهات مسبقة لرفض الفكر الوثنى أو الإسلامى، قائم ـ أى هذا الرفض ـ على أساس وحيد هو عقيدة الخطيئة الأصلية Original Sin ، بينما وجدنا هذا عند بعض الإصلاحيين الهروتستنظ، فقد كان السكولاستيون يحكمون على كل الكتاب بما يستحقونه من الناحية الفلسفية، فقد كان القديس توما يواجههم بنفس أسلحتهم الفكرية إذا تحتمت مواجهتهم، وليس من خلال الرجوع إلى نصوص الكتاب المقدس المسيحى (الوحى المسيحى).

لقد تمثل احترام القديس توما للمفكرين المخلصين الآخرين في أنه قلما كان يناقضهم، فإذا ما اختلف مع بعض آرائهم بدا وكأنه يدافع عنهم ملتمسا العذر لهم في أن تفسير مقولاتهم كان تفسيرا منحرفا. فهو يذكر في معرض حديثه عن بويتيوس أن تفسير مقولاتهم كان تفسيرا منحرفا. فهو يذكر في معرض حديثه عن بويتيوس Boethius "إن ما قاله بويتيوس يجب أن يُفهم على هذا النحو" أو قوله عند الحديث عن ديونيسيوس Bionysius أن ديونيسيوس هنا يدافع عن وجود الله باعتباره علة أو سببا "إن أوغسطين هنا يتحدث وفقا لنهج أفلاطون"، وقوله عن جريجوري النيسي عندما يقول إن كل الحزن شر إنما هو يتحدث من وجهة نظر الشخص الذي يرفض ذلك". هذه هي الطريقة الودودة التي راح بها القديس توما يصحح بها أفكار معارضيه في العصور الوسطي دون أن يفرض عليهم سلطان التوقير القديم. وكان القديس توما قادرا على اتخاذ هذا الموقف العالى القائم على التعاطف مع المفكرين المخلصين الآخرين بسبب قناعته العميقة بوحدة الحقيقة، إن هذا الدرس هو أكثر الدروس التي علمنا إياها بوضوح أكثر مما علمنا إياها أي مفكر آخر.

وهناك أسباب تاريخية وعقائدية لاقتناعه هذا. فمن الناحية التاريخية، وجد المسيحيون في الفرب أنفسهم في موقع مسئولية جديد تماما بالنسبة لهم. فلم تعد الجماعة المسيحية مجرد "قطيع صغير" تجمّع معا خارجا من العالم المعادى له. فمع تحطم الإمبراطورية الرومانية وانسحاب الأباطرة البيزنطيين وجدت المسيحية الفريية نفسها فجأة وقد تحملت مسئولية تحضير Civilzing عالمها وليس تحويله للمسيحية فقط. ولم يكن لديهم فكرة أخرى عن وضع أُسس ثقافة جديدة إلا بالمحافظة على الثقافة الوحيدة التي عرفوها وإعلانها ونشرها، إنها ثقافة العالم الهيلينستى. من هنا فقد مضت العصور الوسطى دون القول بأن المكتبات المسيحية لا بد أن تُزود بمجموعة المؤلفات الباقية من الثقافة القديمة، وأن يتم الاحتفاظ في هذه المكتبات بما هو موجود

بها بالفعل من هذه المؤلفات، لكن منذ أن أصبح المسيحيون مسيحيين أولا وفى المقام الأساسي، ومنذ أصبحت المسيحية وكذلك الأفكار اليونانية والرومانية - إلى حد - ينظر إليها جميعا باعتبارها تحوى "الحقيقة"، فقد كان على المسيحيين عاجلا أم آجلا أن يوائموا بين الحقيقة في المسيحية والحقيقة في الثقافات غير المسيحية، دون التضحية بأى شيء من الوحى المسيحية والحقيقة في الثقافات غير المسيحية دون التضعيد المسيحية فلم يكن من الممكن أن تظل حية في العقول بمعزل تام عن الأمور التي مازال يعتبرها الكلاسيون ذات فائدة، فلا بد أن يتعلم الجديد كيف يعيش مع القديم وأن يتعلم القديم كيف يعيش مع الجديد، فالأمة المسيحية وتقدمها في عالمها يتطلبان يتعلم القديم كيف يعيش مع الجديد، فالأمة المسيحية وتقدمها في عالمها يتطلبان عملية طويلة من الاستيعاب والهضم والتمثل والتركيب والتأليف Synthesis الذي كون زخما وقوة دافعة حتى وصل إلى المعنى العريض والعميق الذي ميز العصور الوسطى العليا (الراقية) Abelard وسنجر البرابنتي المكر الإنساني، كان لها أخطارها. فكتاب مثل أبيلارد Abelard وسنجر البرابنتي متاها عليا ما بين المسيحية وشكل أو آخر من الاتجاه الطبيعي Singer of Brabant أن يكون مسيحيا، دون العظمى كان هو كذلك تعميد الفكر الهيلينستي ليكون قادرا على أن يكون مسيحيا، دون أن يعني هذا أنه ليس فكرا أرسطيا أو أفلاطونيا.

والسبب العقائدى الأساسى الذى فرض هذا التوليف أو التركيب (مع الفكر الآخر ـ غير المسيحى) Synthesis كان بطبيعة الحال هو الاعتقاد المسيحى فى أن الله واحد (وحدانية الله of God كان بطبيعة الخلق، وكذلك الاعتقاد فى الخلاص الشامل (سام Unity of God بواسطة المسيح، فالإنسان ـ بكل ما هو خير فى الإنسان ـ حتى بصرف النظر عن النعمة الإلهية أو العفو grace ـ هو منذور لله (أو بتعبير آخر إنما هو ممهيًا لله (destined for God)، فإن كان هناك أى خير فى العالم الوثتى ـ ولابد أن يكون الأمر كذلك ـ فلا بد أن يكون الوثتيون أيضا مخلوقات خيرة، فإلى الله يُعزى الجلال، وإذا كانت العقيدة المسيحية خاصة ـ عن طريق المسيح ـ قد أتت بطريق مباشر من الله وإن هذا يعنى أنها تحتل أعلى معانى القداسة (الألوهية).

ويرى القديس توما أن رفض أى منها يُعد أمرا غير عقلى (لا يمكن أن يكون مبنيا على فكر قويم Unthinkable)، وأنه ليس من المعقول ألاً نصفى للوحى المسيحى، أو حتى نمتنع عن اكتشاف ما إذا كان هناك وحى مماثل باسم الفلسفة التي لا تعنى سوى محبّة الحكمة. كيف يمكن للمرء أن يحب الحكمة ثم يرفض أن يلتمسها ويبحث عنها إن كان

هناك أساس للاعتقاد أن الله يتكلم! ومن ناحية أخرى، على أى أساس سيرفض المرء أن يعتبر أن صوت الله في العقيدة (الوحى revelation).

سيكون واضحا من هذا أن هناك ما هو مشترك بين القديس توما ومعاصريه الكبار من حيث التوازن والحداثة جعلا كثيرين يحسّون بالتفاؤل أو بحتمية انتصار الخير Optimism، فكل ما فعله الله خير سواء أكان مادة أم معنى، جسدا أم روحا، طبيعة أم مغفرة (نعمة إلهية grace) فحتى الخطيئة لا يمكنها أن تدمر ـ بشكل جوهري ـ خلق الله. ويظل فكر الآثم وإرادته قادرين على تحقيق الخير، رغم أنهما لم يعد يمكنهما العمل وفقا للطريقة السيحية دون نعمة خاصة. ولم يحث القديس توما على تسمية فضائل الوثنيين باسم "الرذائل المشرقة أو الصالحة Splendid Vices " ليستدعى للذاكرة بذلك مقولة القديس أوغسطين. إنه \_ أي القديس توما \_ يوافق على أن قدرة الإنسان على ممارسة الفضائل ـ بدون نعمة من الله grace ـ قد جرت التعمية عليها كثيرا. فالإنسان الخاطئ fallen لم يعد يستطيع \_ بدون نعمة من الله وفضل \_ أن يكون ابنًا لله ومن ثُم لا يصل إلى قصد الله منه (أو إلى تحقيق قصد الله فيه God's destiny for him)، ومع هذا سيظل قادرا على تحقيق قدر كبير من الخير الطبيعي atural good، فاحترام القديس توما للجسد - وهو الأمر الذي يتسق فيه تماما مع الفكر اليهودي (انظر ص٣٤ من النص الإنجليزي) - كان جزءا من الأساس الذي أقام عليه تفضيله فلسفة أرسطو على الأفلاطونية الجديدة Neo Platonism، ومع هذا فقد ظل قادرا على أن يبقى متعلما من التراث الأفلاطوني مما يؤكد شموليته (نزعته إلى فكرة الخلاص للجميع) وحداثته. ولا يجب التفكير فيه على أنه ينحو في فكره نحوا انتقائيا أو اصطفائيا eclectic، فلم يلجأ الرجل إلى انتقاء عقائد واختيارها من هنا وهناك ومن كل مكان. لكنه كان قادرا على الاعتراف بأن فلسفة "مسيحية" مترابطة يمكن أن تكون أرسطية (نسبة إلى أرسطو) دون أن تكون غير مَدينة في نقاط مهمة لأفلاطون. وعلى الأقل فإن واحدا من براهين القديس توما على وجود الله مما وجد الناس في فهمه مشقة كبيرة أكثر مما وجدوه في فهم سواه، هو "الطريق الرابع the fourth way "(١)"

الطريق الرابع: هو الدليل الرابع من أدلة القديس توما الخمسة على وجود الله. وهو ينطلق من وجود مختلف درجات الكمال في المالم، مما يدل على الكمال للعلة الأولى (السبب الأول).

وهو كمعظم براهينه في صالح الطبيعة المادية المخلوقة ، وهو في هذا الدليل ينحو نحوا أفلاطونيًا أكثر منه أرسطيًا. وربما كان هذا لأن أرسطية القديس توما كانت مشوبة بأفلاطونية بدرجة كبيرة؛ حتى إنه فشل في أن يكون قادرا على الاعتراف بصحة الأرسطية القائلة بوحدة الوجود (القول بأن الكون والإنسان ليسا إلا مظهرًا لوجود الله \_ القائل بوحدة الوجود) Pantheistic Aristotelianism التي قال بها بعض معاصريه.

هذا المفهوم للتفاؤلية (القول برجحان كفة الخير على الشر) الذى أخذ به القديس توما، يمكن ملاحظته بشكل أوضح من ملاحظة النزعة التشاؤمية (القول برجحان كفة الشر في هذا العالم) خلال العصور الوسطى، ويمكن إرجاع النزعة التشاؤمية إلى نظرات القديس أوغسطين المتشائمة عن الخطيئة الأصلية Original Sin وكانت تتعكس أحيانا في الارتياب العام في الفلسفة والتشكك فيها كما حدث مع القديس بيتر داميان أحيانا في الارتياب العام في الفلسفة والتشكك فيها كما حدث مع القديس بيتر داميان الإنسان والتشكك في قدرتها على الوصول لحياة طيبة صالحة في هذا العالم حتى مع الطف الله. إنه لصحيح بدرجة كافية أن هذه التشاؤمية (القول بغلبة الشر) كانت بشكل لطف الله. إنه لصحيح بدرجة كافية أن هذه التشاؤمية (القول بغلبة الشر) كانت بشكل منتابع تجرى موازنتها أو معادلتها بالروحية المخلصة العميقة التي تعرضت لهجوم غير منكور. هذا بلا شك هو تفسير لتشاؤمية القديس بيتر داميان ومؤلف كتاب "الاقتداء منكور. هذا بلا شك هو تفسير لتشاؤمية القديس بيتر داميان ومؤلف كتاب "الاقتداء اللسيح بالمسيح في تجسد المسيح، وخلاص البشرية، وهما من الملامع الأساسية للمسيحية.

إن تاريخ الأفكار المضطرب منذ حركة الإصلاح الدينى مع زيادة الاتجاه النقدى المبالغ فيه لدى معظم الفلسفات الحديثة والاتجاه الدءوب الميال للتدمير للفكر الحديث، ربما كان أحد المؤثرات العظمى التى أدت بالناس إلى توجيه عقولهم لعصر أكثر سلاما وأكثر انتحاء نحو البناء. أيجب أن نجد الصدق (الحقيقة) بتدمير كل ميتافيزيقا، كما يحثنا المناطقة ومؤيدو المنطق؟ أو أنه من الأقرب أن نجده بالعودة للنظر للعالم نظرة أكثر طبيعية more natural view ، تلك النظرة التى تتميز باستعدادها للتواؤم مع الوحى المسيحى (الدين المسيحى) ؟ لقد كان النقاش يدور في غالب الأحيان حول ما إذا كانت التومية (فلسفة توما) فلسفة مسيحية. فمعظم التوميين قد رفض مثل هذه المصطلحات الغربية منذ احتفظ دومًا بهذ الفلسفة رغم أنها يمكن أن تساعد

علم اللاهوت، فهى فى مبادئها وبراهينها مكتفية ذاتيا. ومؤخرا وجدنا أحد التوميين المهمين يدافع عن مصطلح "مسيحى" باعتباره مصطلحا مناسبا لوصف التومية (فلسفة توما). لقد ذكر أنه رغم أن القديس توما لم يقدم أية براهين فى فلسفته غير البراهين العقلية الخالصة، إلا أنه يجب أن نعلم أنه توجد حقائق فلسفية بعينها قدمتها المسيحية، وأن هذه الحقائق المسيحية بالإضافة لأرسطو وأفلاطون قد كونت جزءا من مصادر القديس توما، حتى فى مجال الفلسفة، وعلى أية حال، فإننا نحسم هذه المسألة فثمة معنى واحد تبقى فيه فلسفة القديس توما مسيحية بشكل بارز. إنها تُطرى نفسها للمسيحي، باعتبارها نظاما فكريا تكونت مبادؤه وأسسه من خلال تجارب طويلة مرّ بها المسيحيون ....... ولا يمكن أن نقول الشيء نفسه بالنسبة للوجودية السارترية ولا للوضعية المنطقية Logical Positivism ...

لكن لاهوت القديس توما يُطرى نفسه أيضا بتأكيده على ما هو فوق طبيعى Supernatural أو فائق للطبيعة، دون أى حط من شأن ما هو طبيعى supernatural أو فائق للطبيعة، دون أى حط من شأن ما هو طبيعى التراث الصوفى. من شأنه، لقد ورث القديس توما شيئا من جو الإخلاص فى التراث الصوفى. فملخصاته العقائدية بكل بساطتها وصياغتها العادية لها طابع الصلوات (الدعوات) الوقورة. فمن يدرس القديس توما بعمق يجد من السهل عليه أن يعتقد فى التراث الذى اتضح فى كثير من لاهوته تحت أقدام المصلوب Crucifed.

## (د) الپروتستنطيّة

### بقلم: چون كنت أستاذ تاريخ الكنيسة ـ كلية هارتلى فكتوريا ـ منشستر

# المبادئ الأساسية لحركة الإصلاح الديني

لا بد أن نبدأ أيَّ حديث عن البروتستنطية، بحديثنا عن مارتن لوثر Luther (١) لا بد أن نبدأ أيَّ حديث عن البروتستنطية، بحديثنا عن مارتن لوثر ١٥٤٦-١٤٨٣)، فهو الذي بدأ الحركة المعروفة بحركة الإصلاح الدينيّ. وكانت فكرته عن القديس الآثم الذي لا يتعدنَّي عتاده في الدار الآخرة أنه كان يسجد للمسيح المخلِّص Sustaining Christ ولا شيء غَيْرَ ذلك \_ قد قلبت الأفكار التي كانت سائدة رأسًا على عقب. لقد صدمت هذه الفكرة بعضَ معاصريه المُخلصين للمسيحية وآلمتهم، لكنَّ هذه الفكرة \_ في الوقت نفسه \_ كانت بالنسبة لمسيحيين آخرين، وكأنها وحي عالى جديد. وقد بيَّن لوثر فكرته هذه بوضوح كامل في تعليقه على الفقرة السابعة عشرة في سفر رسالة پولس إلى أهل غُلاطية (٢) - (Galatians)

<sup>(</sup>۱) ولد لوثر في قرية إيسلبان بمقاطعة ساكسوني بألمانيا. وكان أبوه عاملاً بمناجم النحاس، وكانت أمه ـ كسائر القرويات ـ تممل عملاً شاقاً ـ لتوفير مورد رزق لأسرته . وانتقلت الأسرة بعد ذلك إلى مانسفيلد حيث تحسنت ظروف الوالد (هانز)؛ حتى إنه أصبح عضوًا في مجلس المدينة في سنة ١٤٩١ . نشأ في جو كاثوليكي مسارم، وفي سنة ١٤٩٨ تعلم على يد الفرنسسكان في جو كاثوليكي مفعم حماسًا، ثم أرسله أبوه إلى جامعة إيرفورت ليدرس القانون لكنه درس المقيدة والفلسفة وحصل على ليسانس الآداب في سنة ١٥٠٥ وبعد تعرضه لماصفة رعدية كادت تودى به التحق بالدير الأوضطيني في إيرفورت ضد رغبة أبيه، وقد تحول لوثر فيما بعد ضد الرهبنة كلها.. ومسار حياته بعد ذلك من تحديه للبابوية وتناوله لمقيدة التبرير بالإيمان وغير ذلك معروف وسيتناوله هذا المقال. عن تاريخ الكنيسة للقس الدكتور لوريمر، (١٠٠-١١). (المترجم).

<sup>(</sup>Y) غَلاطية - بفتح الفين - ولاية في القسم الأوسط من شبه جزيرة آسيا الصفرى (تركيا الحالية)، وقد اشتق اسمها من القبائل الفائية (القادمة من غرب أوروبا) التي هاجرت إليها قبل ميلاد السيح بعدة قرون، وكانت غلاطية دائمة التوسع على حساب جيرانها . وكانت غلاطية أثناء رحلة پولس التبشيرية الأولى تضم من بعز ما تضم منطقة أنطاكية . وعلى أية حال، فقاموس الكتاب المقدس يذكر أن المقصود بغلاطية في رسالة پولس الثانية إلى تيموثاوس هي بلاد الغال (فرنسا الحالية)، لكن غلاطية المقصودة في سيافنا هذا هي التي في آسيا الصغري، انظر غلاطية في قاموس الكتاب المقدس، بطرس عبد الملك وآخرين. (المترجم).

<sup>(</sup>٣) النص: "... وإنما أقول اسلكوا بالروح فلا تكملوا شهوة الجسد، لأن الجسد يشتهى ضد الروح والروح ضا الجسد، وهذان يقاوم أحدهما الآخر حتى تفعلون ما لا تريدون". (المترجم).

عندما كنت راهبا راح يتملك تفكيري رويدًا رويدًا أنني قد صرت منبوذا بكل ما في الكلمة من معنى إذا شعرتُ في أية لحظة بنداء الجسد، وإذا شعرتُ في أية لحظة بأيّ شعور سيئ كشهوة جنسية أو حنق في نفسي ضدّ أحد الإخوة أو كراهية له أو لسواه من الناس. وقد جرَّيتُ كل الطرق للخلاص من شعوري بأنني صرت مبنوذًا، فكنت أذهب للاعتراف(١) للكاهن كل يوم ... لكن هذا لم يكن بذي جدوى لي، فجسدي كان ينادي صارخًا مرَّة أخرى، لذا لم يهدأ لي بال وإنما كنتُ دومًا تحت وطأة هذه الأفكار لتى تستثيرني، وكُنت أردّد لنفسى: إنك اقترفت هذه الخطيئة أو تلك.. إنك وقعت في خطية الحسد، أو التعجل فما عدت صبورا، فلا جدوى إذًا من رهبنتك يامارتن، ولن تنفعك كل أعمال الطيبة. ولو أنّني كنتُ قد فهمتُ بشكل صحيح فقرات بولس التي مؤدَّاها: "الجسد يشتهي ضد الروح، والروح ضدَّ الجسد..." بمعنى أن الروح والجسد يقاوم كل منهما الآخر "حتى تفعلون ما لا تريدون" أي بتعبير أكثر وضوحا: لذا فأنتم غير قادرين على فعل ما ترغبون فعله، أقول لكم لو أن فهمى لفقرات بولس هذه كان صحيحاً، لما كان لي أن أعذب نفسي على هذا النحو البائس، ولفكَّرتُ على النحو الذي أصبحتُ أفكّر به عادة الآن، وأن أقول لنفسى: إيه يا مارتن! إنه لن يحدث أبدًا أن تكون بلا خطيّة ما دام لك جسد، فما دام لك جسد فأنت يا مارتن تشعر بالمعركة الدائرة بينه وبين الروح، فكما قال يولس: "الجسد يشتهي ضد الروح" أو بتعبير أوضح: الجسد يقاوم الروح، فلا تيأس يا مارتن، لا بأس عليك لكن قاوم جسدك بشدّة ولا تحقق شهوته، فهذا لا يجعلك خارجًا عن القاعدة العامة Under the Law" (٢). وكان

<sup>(</sup>١) يحكى لوثر تجربته قبل تأسيسه للمذهب البروتستنطى الجديد، وللاعتراف عند الكاثوليك والأورثوذكس مفهومان، ننقلهما بإيجاز من قاموس الكتاب المقدس ـ بتصرف:

<sup>-</sup> الاعتراف بالخطيئة والإقلاع عنها شرط أن يكون الاعتراف عمليا، فيخضع للقصاص ويصلى من أجل الغفران ويعزن على ما فاته ويموض ذلك بحياة جديدة، والمفهوم بهذا المنى لا يختلف عما ورد فى القرآن الكريم عن النفس اللوّامة، والدعوة للبكاء على الخطيئة، الفرق فقط أن الاعتراف بالذنب والإقرار بالتوبة في الإسلام لا يعتاج لكاهن ولا لإجراءات طقسية معينة.

ـ الاعتراف بالسيع كَمخلّص، وإذا كان معنى المخلّص هنا الهادى أو المرشد، وهو أمر محتمل لغويا فلا خلاف ـ نظن أن الأفكار واحدة لكن أصحاب الأديان يتحدثون بلغات مختلفة. (المترجم).

<sup>(</sup>۲) يستخدم الإخوة المسيحيون ـ الأقباط منهم خاصة ـ لفة عربية من نوع خاص، تصبح غير مفهومة غالبا إلا لهم، ولما كان هدفنا من ترجمة هذه الموسوعة هو تعريف كل صاحب دين بأفكار الدين الآخر لاقتناعنا بأن كثيرا من الفروق بين الأديان السماوية هي في الحقيقة فروق لفظية ـ فقد استخدمنا لفة عربية مبينة، وربما كانت الترجمة المسيحية للببارة الأخيرة هي: "فهذا لا يجعلك خارجًا عن اللائحة" وذلك اعتمادا على فقرة ترجمها الدكتور القس عزرا مرجان عن مارتن لوثر من كتاب 45. (النظام المخصّص لي) يكل دقة.. ولقد حاولت يقول فيها ـ أي لوثر ، كنتُ راهبًا طيبا وحافظت على لائحتي (النظام المخصّص لي) يكل دقة.. ولقد حاولت بكل جهدي أن أحافظ على اللائحة، تعودت أن أكون منسحق القلب وأجهّز قائمة بخطاياي.. "عن تاريخ الكنيسة للدكتور القس چون لوريمر، ترجمة عزرا مرجان، ج٤، ص ١٠٤. (المترجم).

لوثر عارفًا بخطورة ما قاله، ورأى أنه إذا دعا الناس غير المتمرسين بأمور الدين، فريما أدى هذا إلى أن يكونوا غير مكترثين وغير مبالين وكسالى، واشتكى بمرارة أنه إذا ركز على التبرير بالإيمان لأهمل الرجال والنساء العاديون كل شيء آخر وظنوا أن العمل الصالح goodness غير مهم. بينما إذا هو ركَّز على ضرورة حفظ شرع الله the law of فهناك خوف من أن يظن الناس أنه لا شيء آخر يهم، وأهملوا جانب العقيدة (مسالة الإيمان). لهذا فإن إحساسه العميق بالصدق الدينى اضطره لوضع مثل المقولات المتينة التالية:

"بناءً على ما ذكرته آنفا قد يمكننا أن نقرر من هم القديسون بمعنى الكلمة حقا-إنهم ليسوا كتلاً من خشب أو حجر (كما يحلم الرهبان واللاهوتيون) بمعنى أنهم لا يحركهم ما يحرك الناس، ولا يشعرون بأى شهوة جنسية أو أى رغبة من رغبات الجسد، لكن كما قال پولس إن أجسادهم تعمل بما يضاد أرواحهم لذا فإن لديهم خطايا، ومن المكن أن يقترفوا الخطايا: ( من تعليقات لوثر على الرسالة إلى أهل غلاطية، تحرير ب. واطسون ١٩٥٣، ص ١٩٥٣- ٥٠٥. Watson, 1953)

ورغم البساطة الظاهرة في مثل هذه الفقرة إلا أنها أدت إلى صعوبات حقيقية وما زالت البروتستنطية الآن تتبع خُطى لوثر رغم بُعد الشقة الزمنية، فالانتقادات ومنها النقد الذي سنورده حالا والذي يتسم ببعض الوجاهة إنما هو موجهً للبروتستنطية الشعبية أكثر من كونه موجهًا لتعاليم مارتن لوثر، ونعني بهذا النقد ما كتبه چون كيبل John Keble في الأيام الأولى لحركة أكسفورد Oxford كتبه چون كيبل Movement "الأقوال التي تُردّد مقولة التبرير بالإيمان والتي تعني في الحقيقة أن التائب من الذنب كمن لا ذنب له ألقوال التي تُمني في الحقيقة أن التائب من الذنب كمن لا ذنب له ألقوال ـ تُفسد كل أطراف الإنسان وتجعله عاجزًا عن الوعي بحقيقة وضعه. وهذا ما جعلني أستنكر دعوة البروتستنطية وأفكارها، لذا تبدو لي غير منفصلة عن فكرة أن كل إنسان "إنما هو غافر ذنب نفسه وأفكارها، لذا تبدو لي غير منفصلة عن فكرة أن كل إنسان "إنما هو غافر ذنب نفسه where there is مودة المعني "سلام حيث لا سلام التوبة". "no peace". وأن الأمر لا يعدو أن يكون مجرد ظلال توبة أو صورة باهتة للتوبة".

وربما كان الردُّ الكامل على قوله هذا هو ما نلقاه في كتابات رتشارد هوكر Hooker وربما كان الردُّ الكامل على قوله هذا هو ما نلقاه في العصر الإليزابيثي: "إنها لاعتراضات طفوليَّة تجعل

خصومنا يستغلون موقفنا من موضوع التبرير بالإيمان Justification، زاعمين أننا بتركيزنا عليه إنما نطأ بأقدامنا كل الفضائل المسيحية، تاركين إياها وشاغلين أنفسنا بموضوع الإيمان المسيحي، وهذا لأننا نبشّر بأن التبرير (التبرية) لا يكون إلا بالإيمان وحده that faith alone justifieth، بينما الحقيقة أننا لا نعنى أبدًا أن نستبعد الرجاء (الأمل hope) أو المحبة Charity ولا نفصل بينهما أبدًا وبين مفهوم الإيمان عند الإنسان الذي ينشد التبرير (التبرية)، ولا نعنى أبدا أن نستعبد الأعمال باعتبارها واجبات ضرورية مطلوبة لكل إنسان ينشد التبرير (التبرية)؛ لكننا نظهر أن الإيمان هو التعلّة الوحيدة التي يجدها المسيح لتبريرنا (لتبرئتنا)، وأن المسيح هو العباءة الوحيدة التي نظمى بها خزى طبيعتنا الدنسة، ونخبئ وراءها قصور أعمالنا، وتجعلنا غير ملومين في عين الرب الذي يتجلى أمامه ـ من ناحية أخرى ـ ما في إيماننا من ضعف شديد بالقدر الذي يجعلنا مستحقين للوم، بل ويجعلنا مستحقين لإغلاق مملكة الرب (ملكوت بالكمال، فكل ما (أو مَنّ) به نقص أو قصور لا مكان له فيها".

هذه النظرة اللاهوتية العميقة أوحت بأفضل ما في حركة الإصلاح الدين، ففي ضوئها انطلق لوثر وكلفن العميقة أوحت بأفضل ما في هدفه ما (في البداية) خُلُق الكنيسة الكاثوليكية الموجودة في الغرب خُلقًا جديدًا ولا خُلق عقائدها ومؤسساتها خُلقًا آخر، ولم يهدفا تحطيمها، بل لقد كانا يعتقدان أنها ذات أصل مقدس، وسارا على نهج الاستشهاد بتراثها ولاهوتييها في دفاعهما عن آرائهما ومواقفهما، لكن عندما فشلت حركتهما الإصلاحية في إقناع الهيئة الكهنوتية الإصلاحية المسيطرة (الإكليروس السيطرين على الكنيسة)، عندئذ سمح زعماء الحركة الإصلاحية بإنشاء مؤسسات كسية منفصلة عن الكنيسة الكاثوليكية، ولاقي هوى عند السلطات المدنية فشجعت هذا الإجراء وكانت راغبة في قبوله هذا والإسراع في خطاه. ونمت هذه المؤسسات لكنسية الجديدة قائمة على فكرة التأكيد على أن المسيحية في شكلها الأصلي يمكنها أن تعبر عن نفسها بإخلاص كامل دون سلطة البابا (التي لم يكن لها وجود في السيحية الأولى)، وبدون الجوانب المختلفة المتعلقة بعبادة مريم العذراء ولمدون الموانب المختلفة المتعلقة بعبادة مريم العذراء وللفقران المسيحية الأولى)، وبدون التضرع إلى القديسين، وبدون المراسم النظامية للغفران لتي تقدمها الكنيسة، وبدون إقامة قداً سات على أرواح الموتي smasses وبدون وقربان وبدون أعدان أكار طقس الاعتراف أحباري مفصل رغم عدم إنكار طقس الاعتراف تمامًا وبدون قربان

٢٣٠ موسوعة الأديان الحية

القدّاس of Sacrifice the mass بمفومه الشائع، فالعبادة كان لها وجود في لغة البشر كل يوم، وكان لها وجود في الجوانب الاجتماعية للقربان المقدّس، والأهم هو النظر للخلاص Salvation باعتباره هبة من الله لا نستحقها Salvation ولا بد للخلاص المسؤال التالى: إلى أي مدّى كان الإصلاحيون متفقين على برنامج أن يركز المرء على السؤال التالى: إلى أي مدّى كان الإصلاحيون متفقين على برنامج من هذا النوع الآنف ذكره؟ إنهم لم يعفوا أنفسهم من العقائد التاريخية ولم يرفضوا العقيدة أو ينكروا فكرة الحكم الخاص ظلت فكرة مسيحية في التاريخ الحديث كما كانت في التاريخ الوسيط، فلا أحد قبل الدين كأمر تفرضه سلطة ولا شيء غير هذه السلطة والتاليخ الوسيط، فلا أحد قبل الدين كأمر تفرضه سلطة ولا شيء غير هذه السلطة من الحق في الحكم الخاص كأمر تفرضه متأخرة. ولم يكن پروتستنطيو القرن السادس عشر ميّالين إلى المبالغة في يرجع لفترة متأخرة. ولم يكن پروتستنطيو القرن السادس عشر ميّالين إلى المبالغة في المرجعية الفرد ولم تتطور فكرة التسامح حتى القرن التالى، فقد كانت السلطة الدينية أو المرجعية الدينية الدينية والدينية الدينية الدينية والم على تأكيدها.

كل هذا لم يجعل البروتستطية - ببساطة - مجرد كيان طفيلى ليس لوجوده أساس إيجابى سوى إصلاح المفاسد المزعومة للكنيسة الكاثوليكية الرومانية، وإلا لكان واضحًا من النظرة الأولى أن محاولة الكنيسة في مجمع ترنت Council of Trent من النظرة الأولى أن محاولة الكنيسة في مجمع ترنت Council of Trent قد قطعت الطريق أمام البروتستنطية، أولا، لأن أي پروتسننطى لم يكن ليقبل أن إصلاحات هذا المجمع كانت مُرّضية بما فيه الكفاية، ولإثبات ذلك يمكننا أن نرجع لكتابات إدوارد بوهرى پيوزى Paward Bouverie Pusey (۱۸۸۰–۱۸۸۲) الإنجلو كاثوليكى منحاز لصالح ما كان يُطلق عليه بشكل عام البروتستنطية، فرغم أن پيوزى كرر - وهو منحاز لصالح ما كان يُطلق عليه بشكل عام البروتستنطية، فرغم أن بيوزى كرر - وهو مبتهج - رفض كيبل للعقيدة الشائعة التي مؤداها التبرير بالإيمان كما يظهر في القول بأن كل إنسان هو مخلِّص نفسه Powerd عن كنيسة إنجلترا ليصبح تابعا لكنيسة روما الكاثوليكية ووجد من الضرورى أن يضع خطوطا عريضة لمجالات نقد كنيسة روما، وفي خطاب له في سنة ۱۸٤٥ تجلى نقده لهذه الكنيسة، وفيه أظهر أسبابه التي جعلته لا يحذو حذو ضديقه نيومان. وهي أسباب شائقة كأمثلة على البراهين البروتستنطية والأنجليكانية.

لقد زعم بيوزي أن سلطة البابا (مرجعيته his authority) التي أبطلتها الحركة الإصلاحية إن هي إلا سلطة (مرجعية) بشرية (زمنية) وليست إلهية (مقدسة)، فقرار البابا بحرمان الملكة إليزابيث وأتباعها من رحمة الكنيسة قرار غير عادل، وهو قرار لم يُؤكِّد عند الله كما أظهرت الحوادث. لقد شهدت تلك الفترة مفاسد حقيقية كما اعترف أتباع الكنيسة الرومانية الكاثوليكية، تلك المفاسد التي كرس الأنجليكان أنفسهم لإصلاحها بصرف النظر عن أن أساليبهم الإصلاحية كانت هي الأكثر حكمة أم لا. وراى پيوزى أن الأنجليكان \_ بفعلهم هذا \_ لم يناقضوا أى قرار من قرارات الكنيسة ولا هم اتخذوا أي إجراء مناقض للإيمان المسيحي. وكان من رأى بيوزي أن الكنيسة الأنجليكانية لها إرث رسولي Apostolic succession ولها أيضا أسرارها المقدسة وأنها ليست هرطوقية ولا هي منشقة Schismatic، وهي كنيسة لها صلاة النعمة الإلهية (أو صلاة المائدة) Grace ولها سلطان مفاتيح الملكوت Grace ، أما وللكنيسة الانجيلية كل هذا فإن لديها كل ما هو ضروري للخلاص، وكل من يمكن تخليصه من الخطيّة في أي مكان، يمكن أيضا تخليصه في كنيسة إنجلترا. وكان من رأى بيوزى أنه ما دام للكنيسة الأنجليكانية إرثها الرسولي فهي بالتالي كنيسة كاثوليكية في إنجلترا، بمعنى أنها الكنيسة التي وجدت في إنجلترا لخلاص الإنسان، وبالتالي فمن جعلهم الله في إنجلترا لا يحق لهم أن يختاروا كنيسة أخرى:

"ثمة أمور خطيرة جدا في العشاء الرباني كجزء من القداس الكاثوليكي Communion تحتم علينا أن نتحاشاها لنكون في الموقف الذي نحن عليه فيه الآن، وسأضرب مثلا - بشكل رئيسي - بالنظام العقائدي الذي يعتبر العذراء مريم هي واسطة Mediatix كل البركات بالنسبة للبشر، والقاضي بأنها - أي مريم العذراء - هي التي توزعها على الخلق (وأنا أعتقد أنه ليس في الوحي الحي ما يؤيد ذلك)؛ وبالإضافة لهذا هناك القداس the sale of masses المقتران الذي يتم تطبيقه على الميت، وإنكار حق جمهور المسيحيين من غير رجال الدين في خُمر القربان المقدس Cup ... كل أولئك لا أستطيع أن أعتقد في صحته، وكل أولئك مختلف اختلافا كبيرا عن كل ما يجده المرء في مسيحية القرون الأولى. إن هذه القضايا تفوق الختلافا كبيرا عن كل ما يجده المرء في مسيحية القرون الأولى. إن هذه القضايا تفوق بكثير ما تناوله مجمع ترنت، بل إنه حتى فيما يتعلق بالتوفيق بين الكنائس، فإن قرارات هذا المجمع يمكن اعتبارها غير ذات قوة تنفيذية.. ",H.P.Liddon, Life of E.B. Pursy لهذا كان مُداهنا: فإذا كان مًا

وجهه من نقد صحيحًا، فلابد أن يتبناه بعض المسيحيين ويضعوه على عواتقهم كعم إيجابى وكإعلان مستمر عما تؤمن به الپروتستنطية فيما يتعلق بالكنيسة الحقة، وهذا هو فحوى كلام پيوزى سواء استخدم الألفاظ نفسها أم لا. وأكثر من هذا، فقد كتب بيوزى قبل مجمع القاتيكان Vatican Counai وقبل إعلان عقائد الحبل بلا دنس -im بيوزى قبل مجمع القاتيكان Podican Counai وقبل إعلان عقائد الحبل بلا دنس -aculate Conception وعقائد رفع مريم العذراء المباركة إلى السماء - أى رفع بدنها عندما لم يحاول القول إن روما خلو من المسحية "فالله هناك يحفظ - بشكل رائع - عندما لم يحاول القول إن روما خلو من المسحية "فالله هناك يحفظ - بشكل رائع - بعض البقايا لشعبه". وكان كلفن المقد ظلت بعض رموزها باقية"، وهي عبارة على أية الكاثوليكية من تمزق بائس وتشتت، فقد ظلت بعض رموزها باقية"، وهي عبارة على أية حال لا تنبئ إلا عن قدر ضئيل من التعاطف.

ولم يكن هناك ما هو سلبى تمامًا فى اتجاه الحركة الإصلاحية نحو محور طريقة العبادة المسيحية ونعنى به الأفخارستيا أو القربان المقدس Eucharist، وإن كأن إصلاحيو القرن السادس عشر شاركوا فى الإصرار على أن يقتلعوا من القداس أى إيحاء بتكرار النعل التكفيرى ليسوع the atoning act of Jesus Christ ، أو بتعبير آخر تقديمه لنفسه فداء للبشر - ففعلهم هذا لا يعنى تقليص القداس ليصبح مجرد إحياء لذكرى البطل فداء للبشر - ففعلهم هذا لا يعنى تقليص القداس ليصبح مجرد إحياء لذكرى البطل (المسيح) الذى مات بشكل نبيل على نحو تراچيدى. بل لقد كان من المكن أن يقبل لوثر كتابات ذلك الكاتب الذى أتى متأخرًا عنه زمنًا، والذى كتب "لم تكن الفكرة فى المسيحية الأولى تشبه كثيرا فكرة أن المسيح قد نزل ليكون ضحية يُضعَى بها (فداء يفدى البشرية) بشكل رمزى أو طقسى على مذابح الكنيسة أثناء الأفعال الطقسية للقداس، كما نجد فى العبادات الكنسية، حيث تلحق فى المواضع السماوية وتتمكن هناك - خلال اتحاد جوهرى مع المسيح (النص: خلال اتحاد جوهرى مع رأسها المناك - خلال اتحاد جوهرى مع المسيح (النص: خلال اتحاد جوهرى مع رأسها (her Head (المقصود فداء المسيح فداء المسيح (النص في المواضع فداء المسيح فدا الحمل (المقصود فداء المسيح فداء المسيح في المواضع فداء المسيح (النص في المواضع فداء المسيح في المواضع فداء المسيح (النص في المواضع فداء المسيح المواضع فداء المسيح (النص في المواضع فداء المسيح المواضع في المواضع في المواضع في المواضع ال

<sup>(\*)</sup> المقصود بالرأس هنا هو السيد المسيح، وفي العهد الجديد أن المسيح هو رأس الهمزة، الكنيسة (وإياه - أي المسيح - جعل - أي الله - رأسا فوق كل شيء للكنيسة التي هي جسده ".. رسالة پولس إلى أهل أفسس (بفتح الهمزة والفاء وضم السين) الإصحاح الأول، الفقرة ٢٢، وفي السفر نفسه (لأن الرجل هو رأس المرأة كما أن المسيح أيضا رأس الكنيسة..) رسالة پولس/ الإصحاح ٥/ الفقرة ٢٣، وفي رسالة پولس إلى أهل كولوسي عن المسيح أنه هو (رأس الجسد، الكنيسة) السفر ١، الفقرة ١٨ (بالاستمانة بما ورد في دائرة الممارف الكتابية - مادة رأس -، جـ ٤ ، ص ٥). ويذلك يصبح المني في المتن واضحا وهو أن الغرض من الأفعال الكتابية - مادة رأس هو التحام الجسد (جسد المسيح الذي هو الكنيسة) مع الرأس (الذي هو أيضا المسيح).. (المترجم).

البشرية بتقديم نفسه للصلب) كأضحية منذ تأسيس العالم(\*) -N.P. Williams North (\*) بتقديم نفسه للصلب) ويوافق الإصلاحيون أيضا على إحياء القربان المقدس (1933, P.194.) ويوافق الإصلاحيون أيضا على إحياء القربان المقدس (إعادته إلى وضعه السابق) باعتباره عبادة العشاء الربائي قلاومية التي تسير في وهو الأمر الذي يجمعهم مع الحركة الطقسية الحديثة للكاثوليكية الرومية التي تسير في الاتجاء نفسه. إلا أننا يجب أن نتذكر أنه بينما أن القربان المقدس لم يعد يُقام وهو الأمر الذي غالبا ما كان يتمشى مع ما يريده إصلاحيو القرن السادس عشر في بعض التقاليد البروتستنطية، إلا أن الممارسة الفعلية لم تفتقد أبدا هذه الطبيعة الإجتماعية حيث يشترك المسيحيون المصلون في صلوات المائدة أو صلوات النعمة الإلهية Grace حيث يشترك المسيحيون المصلون في صلوات المائدة أو صلوات النعمة الإلهية

لقد عانت العبادة البروتسنتطية أكثر مما عانى اللاهوت البروتسنتطى من رد الفعل المنيف الصادر عن كاثوليكية روما Roman Catholicism ، ففى نهاية القرن الثامن عشر كان نسق العبادة البروتسنتطى قد تجرد من معظم ما يُذكر بالأمور الإعجازية فى المسيحية، فمكان العبادة ـ حيث يتعبد المصلون بشكل فردى ـ المشيد من الخشب، لم يكن تصميمه يعكس عظمة الله بقدر ما كان يشكل خلفية تتفق مع ما يركز عليه يكن تصميمه يعكس عظمة الله بقدر ما كان يشكل خلفية تتفق مع ما يركز عليه العابدون وهو الحضور الإلهى God's Presence . وكان هذا هو الجو الذى تم فيه تأسيس نيو إنجلند New England الجديدة ، اليوطوبيا البروتستنطية فى القرن السابع عشر، والتى تعد جديرة بطريقة تشييدها المقدة والملتزمة بعهد مع الفكر البروتستنطى بأن تقف على قدم المساواة مع أثينا وفلورنسا، وتُعد هذه المُنشأة مثالا لما يمكن أن ينجزه مجتمع صغير نسبيا. هنا (في نيو إنجلند) نجد مجتمعا راديكاليا جديدا لم تعرف أرضه ولا أبناؤه الذين هم أبناء المهاجرين الإنجليز الذين أنشؤوا أول مستعمرة في نيو إنجلند بالولايات المتحدة الأمريكية في سنة ١٦٢٠ واهبا ولا راهبة ولا ناسكا ولا أعضاء في أخوية دينية Friars ولا أسقفاً

<sup>(\*)</sup> المقصود بالحَمَل أيضا وفقا لمصطلح الأناجيل هو المسيح ، فأحد أسمائه هو "حَمَل الله" أى خروفه الصغير، وأسارة إلى قول يوحنا المعمدان وهو يشير للسيد المسيح قائلا: "هو ذا حمل الله الذى يرفع خطية العالم" (يوحنا ١٩٠١)، ومن معانى الفقرة وداعة المسيح ورقته، لكنها أيضا فيما تقول داثرة المعارف الكتابية تشير إلى التكفير عن الخطية والمقصود طبعا خطية أو خطايا البشر، وتقول الدائرة نفسها إن يوحنا المعمدان عندما استخدم هذا التعبير قصد به المكانة التي كان يشغلها الحمل في طقوس العبادة اليهودية، والمقصود أن المسيح جمل نفسه "ذبيحة للخطية" أو "ذبيحة إثم" أو كفارة .. إلخ. انظر دائرة المعارف الكتابية، جـ ٣ ، مادة حمل، وبذلك يكون المنى في المتن واضحا، أما عبارة منذ تأسيس العالم (وليس منذ ظهور المسيحية) فتشير إلى أن هذه الأمور كانت مقدرة منذ الأزل وهو معنى يتردد في الأناجيل. (المترجم).

سياسيًا Political bishop، فهؤلاء النيو إنجلندر New Englenders لا يتضرَّعون إلى قديسين ولا يُمارسون طقس إيقاد الشموع أمام مذبح، فسلطان الكنيسة بالنسبة لهم متضمَّن في الاجتماع الذي يُعقد محليا للصلاة، هذا السلطان الذي يحل محل كنيسة المسيح الكاثوليكية، والنيو إنجلندر ينظرون لكرسي الاعتراف النظرة نفسها التي لرئيس الكاتدرائية الأنجليكانية Anglican Dean، الذي قال إن طقس الاعتراف يجعل الرجال نساء ويجعل النساء ديدانًا.

وفى كنيسة إنجلترا (الكنيسة الأنجليكانية) لم يكن هناك تغيير كامل فى الأثاث الكنسى ؛ لأن لود Laud - 10۷۳ مرئيس الأساقفة حاول أن يعيد العبادة إلى شكل أكثر إحكاما (أو بتعبير آخر ليجعل لها تفاصيل دقيقة عن ذى قبل). لقد كان من الواضح منذ بواكير حكم إدوارد السادس Edward VI أن كثيرا من الإنجليز كان لهم ميل طبيعى نحو العبادة ذات الطابع شديد التقشف، ووجد لُود أن كثيرا من معاصريه يفضلون الحرب ضد ما كانوا ميالين إلى اعتباره «أسمال الكثلكة البالية أو خرق البابوية المهرية». وعلى أية حال الققد منعت محاولة لُود أى مماثلة أو مطابقة ولو بسيطة للكنيسة الإنجليزية (الأنجليكانية) مع التراث البيوريتاني(\*) (التطهري) المطالب بتبسيط طقوس العبادة والتمسك الشديد بأهداب الفضيلة، وبالنسبة للبروتستنطية بشكل عام، كان تأثير هذا الابتعاد عن نظام العبادة المنطوى على مجموعة كبيرة من الرموز قبل سنة ١٨٠٠ في المجتمع خارج الكنيسة ـ تأثيرا كبيرا جدا. وربما كان ينبغي

<sup>(\*)</sup> بعد أن أعادت الملكة إليزابيث بلادها إلى الهروتستنطية بعد حكم (مارى الدموية) الملكة الكاثوليكية، اقتتع بعض الإنجليز بأن الإصلاح يمتد لأكثر من إنكار سلطة البابوية. واقتتع هذا البعض أيضا بأن الإصلاح الذى تفجر بكل قوته في چنيڤ على يد كلڤن وفي زيورخ على يد زفنجلى يجب أن يتحقق في إنجلترا، وقد عرف هؤلاء بالهيوريتان (الطهوريين أو التطهريين) بسبب رغبتهم في تطهير الكنيسة من كل ما شابه الكاثوليكية. أردوا الاستغناء عن الثياب الكهنوتية وعن الركوع لتلقى عشاء الرب وعن رسم إشارة الصليب، إلا أن الملكة اتخذت خطوات لإخضاعهم، مما سبب صراعا دينيا طويلا استمر حتى نهاية القرن التاسع عشر، ولما وجد بعض الهيوريتان استحالة فرض أفكارهم على الكنيسة الإنجليزية، كونوا كنيسة مستقلة وعرفوا بالانفصاليين، لكن الملكة وقفت ضدهم وأيدت النظام الأسقفي الأنجليكاني.. وفي وقت لاحق قرر الهيورتان والانفصاليون منهم خاصة الهجرة إلى أمريكا وكانوا في سنة ١٦٠٠ ضمن المستعمرين الأوائل، وقد كسب الهيوريتان تعاطف الإنجليز معهم بسبب محاولة الملك چيمس الأول فرض النظام الأسقفي بالعنف.. وبمرور الوقت تم الاعتراف بالهيوريتان وغيرهم وعرفوا بالكنائس الحرة، هذا بالإضافة للكنيسة الرسمية الاسقفية أو الأنجليكانية كما تُسمى اليوم.

باختصار عن چون لوريمر، تاريخ الكنيسة، ترجمة عزرا مرجان، جـ ٤، ص ص ٢٠٤ - ٢٠٦. (المترجم).

لهذا الابتعاد أن يفعل ما هو أكثر مما فعل بالفعل مع الإسهام البروتستنطى فى مجالًى medieval العلم والرأسمالية - أكثر من أى تغيرات أخرى عن معايير العصور الوسطى norm.

فقى مجال العبادة وصل تأثير الخوف من الصور والتماثيل images إلى مدى بعيد، مع أنه من المعروف جيدا أنه لا لوثر ولا كلڤن كانا يقصدان بالفعل ما حدث بعد ذلك. فقد كان اتجاه لوثر متسامحًا بالفعل فيما يتعلق بهذا الموضوع، فقد كتب إلى رئيس كاتدرائية برلين في سنة ١٥٣٩: "إذا كان سيدك المارجريڤ the Maragrave رأيي في سنة ١٥٣٩: أذا كان سيدك المارجريڤ بالقيثارات والطبول ذلك فدع عنايته الإلهية his Grace تثب وترقص على رأس الموكب بالقيثارات والطبول والأجراس كما رقص داود أمام تابوت العهد عندما حملوه إلى القدس. إنني مقتنع تمامًا (طالما أن هذه الأفعال لم ترتبط بعقائد خاطئة) أن هذه الأمور لا تزيد في الإنجيل شيئا ولا تتقص منه شيئا. لكن لا تدع الناس يعتقدون أن مثل هذه الأمور فرورية للخلاص. لا تجعلها ترتبط بذلك في عقول الناس وضمائرهم (Luther's pp. 306-307)

وأضاف لوثر أنه يمكن لرئيس الكاتدرائية أن يقيم القربان المقدّس العبادة كل ما لم القداًس إذا ألحَّ المارجريڤ في طلب ذلك. أما كلڤن فأراد أن يزيح من العبادة كل ما لم يأمر به الكتاب المقدس، وربما وجد \_ أى كلڤن \_ صعوبة في فهم نصيحة لوثر الآنف ذكرها ، وهي نصيحة غير جادة بالمرّة، ومع هذا فقد تعاطف هو نفسه \_ أى كلڤن \_ مع ذكرها ، العماوات الجماعية وإقامة اجتماعات العشاء الرباني بشكل متتابع. ومن المهم أن نلاحظ أنه رغم ما كان يتمتع به كلڤن في چنيڤ من احترام، فإن ذلك لم يكن كافيا لحث مواطنيه على قبول أفكاره، ولم تُطوّر الكنائس اللوثرية أبدًا مجموعة الاعتراضات المتعلقة بالطقوس التي قال بها معاصروهم الهيوريتان (التطهريون) التي كان يحث عليها الانفصاليون (أو الانشقاقيون وهم پيوريتان أيضا Separatists)، لكنه من المهم أن تاريخ العبادة اللوثرية كان يسير في المسار نفسه، فكلما مرّ الزمن وجد الهروتستنط أنفسهم غير مرتاحين إذا ما طلب منهم أن يتعبدوا وفقا لقداً سات محددة، تُستخدم فيها آلات موسيقية متقنة في كنائس Chapel مزخرفة يقود الصلوات فيها رجال دين للبسون ملابس كهنوتية فخمة. ومثل هذا الموقف الهروتستنطي ينطوي على خرق للممارسات الدينية المعتادة أكثر منه خرق لتقائيد العصور المسيحية القديمة ، وهذا ما طمارسات الدينية المعتادة أكثر منه خرق لتقائيد العصور المسيحية القديمة ، وهذا ما جمل هذا الموقف يؤكد طبيعتهم "الروحية Spiritual"؛ كن كل تركيز الكلڤيين على أسرار

الرب الثالوثي Trine God وسلطانه كان في حاجة إلى التشدد لسد تسرب الفكرة (تشتنها) نتيجة الخوف والعجب.

ويمكن أن نجد البرهان الحديث لكل هذا في تقرير "طرق العبادة Ways of Worship" الذي تم إعداده لمجلس الكنائس العالى في سنة ١٩٥٢. لقد ورد في التقرير أن نظم العبادة التقليدية عند اللوثرية الألمانية كانت أثناء فترات التقوية Pietism والتنوير، تُعانى من الاختصار والتغيير بشكل متتابع بل كانت أحيانا تأخذ شكلا جديدا تمام وفقا لنوع التقوى Piety أو وفقا للاتجاه الفكرى الذي كان يمثله القسس أو رعاة الأبرشيات Pastors، وقرب نتج عن مثل هذه التغييرات التي كانت تتم بشكل منعزل أي دون أخذ رأى الجماعات المسيحية الأخرى والتي تمت في نهاية القرن الثامن عشر ـ اختلاف كبير في أشكال الطقوس الدينية الكنسية Chruch Service وفي التراتيل التي يتم إنشادها في الكنائس، وامتصت العظات طقس القربان المقدس وأصبح الوضع حتى الآن أن "العشاء الرباني بمثابة طقس ملحق أو غير أساسي ارتبط بنوع من الاعتراف العام من قبَل تلك القلّة التي تمكث بعد تمام الطقوس الدينية الكنسية -Ways of wor) ship, ed F.R. Maxwell, 1952, p.82) ، هذا النوع من الاعتراف الآنف ذكره هو ما تبقى من طقس الاعتراف الفردي الذي كان قد تم إحياؤه في القرن السابع عشر. وبالنسبة للوثرية السويدية، يذكر التقرير الذي أشرنا إليه آنفا أنه ـ كرد فعل ضد سيادة المارسات الطقسية الكاثوليكية - أصبح من المتاد في الكنيسة الإصلاحية السويدية the reformat chruch I Sweden ، تمامًا كما في اللوثريات الأخرى - ألا يُقام طقس القربان المقدس Eucharist دون الاشتراك في اجتماع في العشاء الربائي Communion. وأدى هذا إلى تقليص عدد اجتماعات إقامة القداس Celebrations؛ مما أدى في المقابل إلى تطور الممارسات الطقسية أيام الآحاد Sunday Service دون طقس القربان المقدس Sacrament، وفي سنة ١٥٧١ جرى الإعداد في كيركيوردننج Kyrkoordnung لإقامة ممارسات طقسية شبيهة لم تكن سوى توجيه عظات بشكل بسيط جدا. وللوثرية الأمريكية التقاليد نفسها، فالعبادة فيها بسيطة تتمحور حول الدعوة أو التبشير بلا أناجيل the wrod. وفي سويسرا "إنها لورطة كبيرة للكنائس الإصلاحية فيها .. إذ تتكون طقوسها الكنسية العادية من عظات تدور حول العشاء الرباني، بينما من النادر إقامة طقس العشاء الرياني نفسه، بل أصبح بالنسبة لأعضاء هذه الكنيسة مناسبة غير معتادة " (Ibid, 130). وقد تابع الأستاذ يوليوس شقيتسر Julius Schweizer هذا

الطقس الكنسي حتى العظات الخاصة التي ظهرت مصاحبة للقداس في جنوب المانيا وسويسرا في القرن الخامس عشر، وذهب يوليوس إلى أن هذه العظات الآنف ذكرها هي التي كونت أساس طقس القربان المقدس Liturgy عند الحركة الإصلاحية الجديدة the new reformed Liturgy. وهذا بلا شك \_ من الناحية العملية \_ صحيح، لكن الحركة واسعة الانتشار في الاتجاه نفسه في أماكن أخرى تظهر أن هذا النوع الجديد من الطقوس الكنسية كان قادرا \_ على نحو خاص \_ على إرضاء المتطلبات الدينية والعقائدية والاجتماعية للعبادة في التجمعات الدينية الإصلاحية Reformed Congregations. وعلى سبيل المثال، إنه لذو مغزى أنه في القرن الثامن عشر كان الأنجليكان ميالين إلى العودة لطقس الكتاب المقدس مرة كل فصل من فصول السنة في معظم الأبرشيات، رغم تراثها الطقسي المختلف تمامًا. بل إننا نجد في القرن التاسع عشر، رئيس الشماسة الأنجليكان يأسف في سنة ١٨٥٤ مبديا دهشته: "أي مخالفة في هذا للسوابق الأولى. لقد كان الحواريون Disciples يجتمعون معا كل أسبوع ليقتسموا الخبز معا". ويذكر البروفسور و . س مكسويل Maxwell عند وصفه للوضع في الكنيسة الإصلاحية الاسكتلندية في التقرير نفسه الآنف ذكره أن الطبعة الأولى من كتاب Scottish Book Order (١٥٦٢)، توجه أتباعها إلى أن طقس العشاء الرباني Holy Communion يجب إقامته كل شهر إلا أن ذلك لم يتم تنفيذه مطلقًا، ويفترض مكسويل أن أحد الأسباب المهمة لذلك هو نقص عدد رجال الدين في اسكتلندا في القرن السادس عشر؛ مما جعل ممارسة هذا الطقس تتراوح بين مرة واحدة إلى أربع مرات في كل عام. لقد كان نقص عدد القسس اليروتستنط ministers حقيقة، لكن كما شرحنا لتوّنا لم تكن هذه الظروف المحلية هي كل ما في الأمر؛ إذ إن مكسويل يذكر أيضا أن عدم إقامة طقس العشاء الرياني بانتظام كان يعود إلى ما قبل ظهور الحركة الإصلاحية (البروتسنتطية)؛ إذ غالباً ما كان ذلك يحدث بالفعل (إهمال طقس العشاء الرياني). وغالباً ما كانت تُلقى مسئولية ذلك على جمهور المصلين Laity. فعدم انتظام طقس العشاء الرباني في الكنائس الإصلاحية قد يكون أمرا مبالفا فيه، فقد كان التراث المُشْيخي Presbyterian دائما يوصى بإقامة هذا الطقس أربع مرات في العام. لكن ربما كان المعمدانيون الإنجليز والإندبندنت (الاستقلاليون) يقيمون هذا الطقس مرة في كل شهر، رغم أن طقوس كنائس الإندبندنت كانت أكثر انتظاما، فلم يكن فيها إلا إضافة موجزة للطقوس الكنسية القائمة على التبشير بالكلمة (الأناجيل). إذ يقوم الشماس بحمل الخبز

والنبيذ للناس الجالسين في مقاعدهم المصفوفة صفوفا، ويقوم القس (الپروتستنطى) بمباركة الخبز والنبيذ كل على حدة، وهو تكريس مزودج A double Consecration يعود إلى الرواية الإنجليزية التي اتبعها الإندبندنت الأوائل erliest Independents. ويقوم مَنْ في الحشد ـ ببساطة ـ بالأكل والشرب والاستغراق في التأمل، وكان الغرض من هذا هو مجرد استحضار المشهد في العلية (الغرفة العليا Фррег Room) وغالبا ما يكون ذلك بشكل صامت. وغالبا، كان الخوف من الوثنية يؤدي إلى إزالة كل ذرة من التفسير فيها شُبّهة، كما أدى الخوف من الكلمات المطبوعة (المقصود الأوراد المحددة أو النصوص الجامدة) إلى جعل الدعوات وفقا للظروف أو وفقا لما يراء القس أو راعي الأبرشية Pastor.

وأكثر التفسيرات احتمالا لكل هذا هو أن إصلاحيى القرن السادس عشر نجعوا في ملء رعاياهم بالفزع التام من قريان القداس Sacrifice of the Mass ؛ لكنهم فشلوا في إقناعهم بحالة إيجابية يستخدمون فيها استخداما منتظما وسائل المنحة الإلهية هذه Supper هذه Supper حقيقة إن تفسير العشاء الرياني Supper كما قدمه زفتجلي (زونجلي) Zwingli حقيقة إن تفسير العشاء الرياني Zwingli كما قدمه زفتجلي (زونجلي) نقطم: كمننا به إحياء ذكرى موت المسيح، ولإظهار تبجلينا لذكراه لا يمكم أن يتكرر ذلك في فترات متقاربة حتى لا يتناقص تأثيره تدريجيا . لقد كان الفشل إذ لاهوتيا ؛ لكنه حُسب في نهاية المطاف كهنوتيا المناهم كما كان الحال في سويسرا ويصبح هذا أكثر وضوحا عندما نتذكر أن كثيرا من مشروعات القرن السادس عشر الهادفة إلى توحيد المجموعات الهروتستنطية على أسس مَجَلسيَّة Consiliar عادة هكانت تتحطم على صخرة التفسيرات الراديكالية المختلفة لطقس القربان المقدم كانت تتحطم على صخرة التفسيرات الراديكالية المختلفة لطقس القربان المقدم عرفاة تطور أي نظام بيوريتاني (تطهري) للعبادة ـ يكون هذا الطقس هو محوره عرفلة تطور أي نظام بيوريتاني (تطهري) للعبادة ـ يكون هذا الطقس هو محوره .

# المُثُل العليا للإصلاح الديني

عبثا كانت هناك عمليات معقدة لربط تقليص الرمزية الدينية بظهور الفردية، فغالبا ما يُفترض أن الفردية بدعة ظهرت في القرن التاسع عشر مع أنها كانت تحتاج على الأقل لقرن من الزمان حتى يتم ابتداعها، فالفردية كانت خاصية من خصائص التقوى في كلتا الكنيستين؛ الكاثوليكية والإصلاحية في القرن السابع عشر. ففي البروتستنطية وجدنا التقوية اللوثرية Pietism والپيوريتانية (التطهرية) الإنجليزية تسيران في الاتجاء نفسه. ففي ألمانيا عَقَد كُلٌ من فيليب جاكوب سيينر Philip Jacob

المحال (۱۷۲۵–۱۷۲۸) وأوجسط فرانك August Francke) ـ وهما من قادة الاتجاه التَّقُوى \_ آمالهما على بعث اللوثرية اعتمادًا على كَهَانة كُلِّ المؤمنين -Priest hood of all believers بمعنى عدم قُصِّر الكهنوت على طبقة أو فئة بعينها، فجمهور لمسيحيين من غير رجال الدين ليس لهم - فحسب - الحق في أن يقدموا للرب قربان الصلوات Sacrifice of Prayer ، وإنما في استطاعتهم أيضا أن يقوموا بوظيفتهم الكهنوتيـة في المنزل أو بين أصـدقـائهم حيث ينوِّر كلُّ واحد منهم الآخـر بما ورد في تكتاب المقدس خاصة بإرشاد فَسّهم أو راعي أبرشيتهم، وقد قاما معا \_ سبينر وفرانك \_ بطرح الأسئلة وإجاباتها في اجتماعات تعبُّديَّة، ورغم أنه لا يوجد في التعاليم التَّقوَية ما يفترض أنَّ جمهور المسيحيين من غير رجال الدين لهم الحق في تقديم أي قرابين مقدسة Sacraments أو توجيه العظات في الكنيسة، إلا أنّ هذه التطورات كانت مفهومة ضمَّنًا وواردة. حقيقة أنه يبدو أن سبينر كان عليه أن يناضل طوال حياته ليمنع عض أكثر أتباعه تمسكًا من الانسحاب من الكنيسة اللوثرية. وإحدى الحالات الكبرى في هذا الصدد كانت تضامُن بقايا أتباع هُس في بوهيميا Bohemian Hussites في تجهم كنسي مورافي Moravian Community ، على يد الكونت زنزندروف Zinzendrof (۱۷۲۰ - ۱۷۰۰) الذي كان هو نفسه قد تلقّي علمه الديني في المدرسة 'نَتَّقُوية. وقد كان هناك ميل مشابه هو الذي أدى في إنجلترا إلى الانهيار المؤقت في مؤسسة الكنيسة الإليزابيثية Elizabethan Church Settlement في الفترة من ١٦٤٢ إلى ١٦٦٢، والمنظمة الدائمة للمذاهب خارج نطاق كنيسة الدولة بعد إعادة الملكية في انجلترا في عام ١٦٦٠ Restoration.

لقد كانت التّقوية هي حركه رجل الشارع غير الإكليريكي Layman الني نقلت محور الحياة الدينية من مبنى الكنيسة إلى المنزل، وقام المنهجيون Methodists بنقلة مماثلة في إنجلترا، فلم يكن الميتوديون يتوقعون أن يشكلوا جهازا أو هيئة كنسية دائمة، وظلوا لسنوات يعقدون اجتماعاتهم التعبدية إما في أماكن مكشوفة أو في البيوت أو مساكن صغيرة خُصّصها المتعاطفون لهذا الغرض. لقد أحدث التقويون هذه القفزة بسبب قناعتهم الداخلية بأن الكنيسة كمؤسسة \_ فاشلة، وكان من المحتمل أن تظل جامدة متقوقعة كما كانت في أورثوذكسية الاعتراض Confessional Othodoxy، إنها راحت تدور حول نفسها وقد اختل توازنها رعبا من الفلسفة المناهضة للمسيحية في القرن السابع عشر، فقد كان تحجّر الحركة الإصلاحية وعدم مرونتها قد ترك المسيحي العادي وليس أمامه إلا مسالك قليلة محسوسة يصرف فيها طاقته الإيمانية.

فقد كانت الرهبنة قد وَلّت ولم يكن روبرت ليتون Robert Lighton مطران (رئيس أساقفة) جلاسجو Glasgow هو الوحيد الذي أسف في القرن السابع عشر "لأن الخطأ الفظيع الوحيد الذي ارتكبته الحركة الإصلاحية كان هو أن غالب تلك الأماكن \_ بالإضافة إلى ذلك الأسلوب في الحياة - كان متحررا من النذور Vows ونحوها من الأمور ذات الصلة بها mixtures فلم تَعُد هذه الأمور قائمة؛ لذا فلمُ يكن للكنائس البروتستنطية أماكن للتعليم ولا أماكن يلجأ إليها الناس الميَّالون لكبح شهواتهم men of\* mortified tempers لقد كان من المتوقع من الرجل العادى أن يقبل الكنيسة باعتبارها عطية أو هبة وأن يقبل القس باسطا أو شارحا لحقيقة الاعتراف Confessional truth المُعَرَّفة بشكل محدد تماما. أما المسيحيون التابعون للتراث البروتستنطى الغربي، فبانغلاقهم على أنفسهم راحوا يبحثون داخل أنفسهم عن حقيقة موضوعية أو يقين assurance، وهو ما لم يتحقق لهم بأى طريقة أخرى. ولم يوافق التَّقويون على لعب الورق والرقص والذهاب للمسرح، وخاصة كل فعل يعتبرونه رضوخا لمطالب الدنيا -Conces sion to the world. وفي التجمع الصغير المحلى المميز على هذا النحو من التدين يعرفُ الرجال والنساء بعضهم البعض الآخر معرفةً وثيقة، ويشجع بعضُهم بعضهم الآخر في حياتهم الإيمانية، ويتأثر بعضهم ببعضهم الآخر تأثرًا مباشرًا ويشتركون معًا في اجتماعات صلواتهم الخاصة التي تمثل الدينامو dynamo المحرك لنظامهم. و عادة ما تفشل هذه المتابعة العامة المتوهجة حماسا دينيا عندما يعود هؤلاء المتعبدون ـ وملؤهم الأمل \_ لطقوس العبادة الرسمية Official Cult، ويحاولون تمثل حماسهم الدينى المتوهج في اجتماعاتهم المنزلية (عبادتهم في مجموعات صغيرة). فالعبادة العامة تبدو لهم ذات جو رسمى، وهذا يرجع في جانب منه إلى أن العنصر الرمزي Symbolic element لم تتم تتحيته تماما ولا يمكن ـ ببساطة ـ أن يتلاحم مع الطرق الحية والفردية والمبِّرة لحركة من هذا النوع. وهكذا وصل التغير التدريجي في البروتستنطية لذروته (لمرحلة الازدهار الكامل) في بداية القرن التاسع عشر، ففي ذلك الوقت تم نسيان العنصر الكاثوليكي الثقيل في تعاليم لوثر وكلفن، أو بتعبير آخر تم التخلص منه أو إحلال غيره محله وتم ذلك بتؤدة وتروِّ. ولم يكن الناس بضاهمين حق الفهم ذلك التركيب المعقد الكامن وراء رحلة الآباء المهاجرين Pilgrim Fathers إلى أمريكا. لقد قللوا من شأن العاطفة التي اعتقد البيوريتاني (التطهّري) في القرن السابع عشر. أن الله (الرب) دعاه أن يُعَمِّر الأرض، وربما كانت هذه الدعوة قبل ظهور الرب Our Lord بوقت قصير \_ بمجتمع القديسين المثالي المبرأ من الكفرة ومن كل ما هو شر، فليس ثمة كاثوليكي پروتستنطى Protestant Catholic يمكن أن يفوق الأب المهاجر divine society في اعتقاده في المجتمع الرباني (أو الطّاهر أو المقدس Pilgrim Father وي المجتمع المجتمع المعتمدة المعتمدة المندهشة صورة ذلك المحتمع كمجتمع منفصل للأبد عن خرق الكاثوليكية البالية rags of popery وقد المجتمع كمجتمع منفصل للأبد عن خرق الكاثوليكية البالية Reformers وقد حركتهم قد استطاعت أخيرا أن تُكمل عمل رواد الإصلاح الديني Reformers. وقد شهد القرن السابع عشر موت كل هذه الآمال، فقد عاش القديسون وظل العالم بغير خلاص unredeemed: والباقون في قيد الحياة بعد ذهاب رفاقهم، أنستُوا إلى نوع من الكَأَفنية الباردة half-hearted Calvinsim تشبه كثيرا الانشقاقية الإنجليزية Reglish الكنفنية الباردة الموحدين أو الكنفنية المحدين أو المعتمران المعتمران المحتمدة في سنة المحدين أو المناهضين للتثليث Unitarianism. لقد عمَّق الاستمرار الحقيقة المياس حركة الموحدين أو عدم استمرار، فيمعني من المعاني انتهت الحركة الإصلاحية في سنة ١٦٨٩ عندما أعلن مرسوم التسامح The Toleration Act أن البيوريتان قد تخلوا عن آمالهم: سواء في الإصلاح أو في أن يحلوا محل كنيسة إنجلترا Church of England .

لقد نشأ عن كل هذا فى القرن التاسع عشر، نوع من البروتستنطية لا تتفق إلا فى شىء قليل مع زعماء حركة الإصلاح الدينى فى القرن السادس عشر، لكنه - أى هذا النوع المشار إليه من بروتستنطية القرن التاسع عشر - لا يمثل البروتستنطية فى مُجملها. وسرعان ما توقّف الإصلاحيون عند هذا الاتجاه الراديكالى. لقد اكتفوا بتطهير كنيسة العصور الوسطى من أخطاء مثل خرافة تحول خبز القربان وخمره إلى جسد المسيح ودمه من المستعللة الجوهرية (\*) وعبادة وحمه المستعللة الجوهرية (\*)

<sup>(\*)</sup> فضلنا الرجوع لأحد الكتب التي ألفها پروتستنط لفهم مضمون هذه العبارات (تاريخ الكنيسة جـ ٤، ص ٥١-١٢٥)، تأليف القس چون لوريمر/ ترجمة عزرا مرجان / نشر دار الثقافة (الإنجيلية):

<sup>&</sup>quot;.. اختلف ويكليف فى الموقف الكاثوليكى بالنسبة لسر الأفخارستيا (الاستحالة الجوهرية) - إن الخبز والخمر يتحولان فملا إلى جسد الرب ودمه. آمن بأن الجسد والدم كانا حاضرين حقا، لكن لم يكن هنا تحويل وتغيير فى الخبز والخمر، وإلى حد ما كان ذلك هو فكر مارتن لوثر، بهذه الآراء اشتدت المعارضة البابوية ضد ويكليف.

مفهوم لوثر لسر الأفخارستيا (القربان المقدس): حينئذ أثار لوثر أسئلة ثلاثة حول الأفخارستيا. (أ) أعلن أنه ليس بحسب الكتاب أن تحبس الكنائس تناول الكأس عن العلمانية. كلا، الخبز والخمر يجب أن يتناولهما الجميع. (ب) شكك في مبدأ "الاستحالة الجوهرية transubstantiation" فالخبز والخمر تحولا فعلا إلى لحم ودم. بدلا من ذلك ناقش مبرهنا على الاستحالة دون تغيير في العرض Consubstantiation على أن الجسد والدم كانا حقيقة ومعجزيا موجودين في، وحول وتحت الخبز والخمر، لكن لم يكن هناك تغيير مادى في العناصر. (ج) أخيرا هاجم التعليم بأن العشاء عمل صالح أو أنه "ذبيحة" عن المشترك بل الأفخارستيا عهد المسيح أو ميثاقه، وعد بالصفح عن الخطايا مؤكد للمؤمنين بموت المسيح." (المترجم).

القدِّيسين ومريم العذراء المباركة، كما أن جهودهم لاستعادة جوهر الكنيسة الأولى (الأصلية) Primitive لم تتوغل عمقا في التاريخ لأبعد من كنيسة القرن الرابع للميلاد: فبمجرد انتهاء الدهشة (الإثارة) الأولى، تجمدت الكنائس الإصلاحية واللوثرية وراحت تتسمك تمسكا شديدا بما انتهت إليه.

وكان الراديكاليون الأوائل قد كَثّفوا بالفعل في القرن السابع عشر هذا الموقف النقدى في مقولتهم الشهيرة "بل إن الرب لديه من النور والحقيقة ما هو أكثر من أن يمنعها عن العالم"، وكان اعتناق هذا المبدأ يتطلب رفض عقائد الأسقفية والمطرانية وغيرها من رموز الحكم الديني الفوقي، أو بتعبير آخر رفض الرياسات الدينية المفروضة من أعلى ورفض الرموز الطقسية اعتناه، وقد وصل جورج فوكس Fox المفروضة من أعلى ورفض الرموز الطقسية التناها، وقد وصل جورج فوكس retual ألى نتيجة مؤدًّاها أن الرب منعه من الإعراض عن أي حد شريفا كان الموضيعا واستمر هذا التراث غير منكور، فثمة قول يردده المعمدانيون المحدثون re- مؤداه "إن أشكال عبادتنا تسير مسار تراث الحركة الإصلاحية، وهي مشكل عام ـ لا تحكمها أشكال أو صيغ طقسية" . The Nature of Church ed. R. N. (Flow.

وفى القرن التاسع عشر، وصل الأمر بالفعل إلى الحد الذى بدت فيه الپروتستنطية مرتبطة بالنزعة الفردية والحرية الفكرية وحق الفرد فى إصدار أحكام خاصة، بل إنه حتى فى القرن التاسع عشر الذى اتسم بالروح الليبرالية فإن المبادئ العامة عن العفوية (أو التلقائية والحرية) كان يمكن ربطها بما كان عليه الدين فى العصور القديمة (الدين فى شكله الأول) من حماس وتوهج.

## الحاجة لليقين الديني: بعض الإجابات في فترات باكرة

ثمة وجهة نظر مؤداها أنه لا شيء غير عادى فيما يتعلق بهذا التراث (مسيرة الفكر المسيحى الپروتستنطى)، فالحاجة إلى التحرر من السلطة تتكرر فى كل قرن رغم أنها قلما كانت بمثل هذا الثقة التى كان عليها الحال - فى بعض الأحيان - فى القرن التاسع عشر. فقد أصبح أحد جوانب الپروتستنطية (أحد جوانبها وليس كلها) فى تحولها الليبرالى الشديد هو محاولتها أن تجعل من المسيحية الحل المعقول لمشاكل الإنسان المعاصر، ولم يكن هناك شيء مؤكّد بين طوائف المذهب حول هذه الصعوبات: لقد لعنوا الكاثوليكى الروماني أو الأورثوذكسى اليوناني بالقدر نفسه الذي لعنوا به الپروتستنطى، فعندما

يدرس المرء تاريخ الكنيسة منذ سنة ١٦٠٠ يحس أن هذه الصعوبات أصبحت أكثر حدّة وأن الإجابات (القضايا) التي كانت محل قبول بقدر كاف من الترحاب في وقت من لأوقات، قد أصبحت محل إعادة نظر عدة مرات، وجرى تعديلها وتطويرها. وفي بعض لأحيان يخرج المرء بانطباع أن دولة المسيحية الغربية Western Christendom ، كانت لى حد كبير في موقف دفاعي داخل الثقافة الغربية Western Culture طوال حوالي ثلاثة قرون ونصف القرن. وقلة من الكتب هي التي أثبتت أنها أكثر أهمية على المدى نطويل من كتاب De Veritate الذي ألفه اللورد هربرت من شريري Herbert of ·Cherburr ـ والذي نُشر في سنة ١٦٢٤ . لقد كان هذا الكتاب بمثابة الطلقة الأولى في نجدل الربوبي Deist Controversy ، ولم يصبح هذا الجدل عاما إلا في نهاية نحروب الدينية وبعد نجاح المغامرات الأولى في المنهج العلمي Scientific methods، وظلت الكتب الدراسية الموجزة تردد أنه قد طاشت سهام الربوبيين بسبب الهجوم نشترك الذي شنه كل من بتلر Bishop Butler (۱۲۹۲–۱۲۹۲) وجون وزلى (١٧٩١-١٧٩٢). فما قدمه بتلر من قياس Analogy فنّد آراءهم من الناحية العقلية، ما إنجيلية وزلى Wesley's Evanglicalism فجعلت الخطيئة والخلاص -Sin and Sal vation من حقائق التجرية التي لا يمكن للمنطق أن ينال منها ولا يمكن للسخرية أن تحط من قدرها. حقيقة أن حماس وزلى أنقذ أجيالا من عدم الإيمان غير السعيد unhappy unbelief؛ لكن المنتصرين في مضمار الجدل العقلي كانوا هم الشكوكيين ندين كان هجومهم قد شق بالفعل طريقًا داخل المسيحية التقليدية قبل سنة ١٧٨٩، وقد ارتبط هجومهم بلفت النظر على نحو أكثر للمنهج التاريخي historical method. وما حدث في الفترة من سنة ١٧٨٩ إلى سنة ١٨١٥ هو انفجار القوى التي كانت حبيسة طوال أجيال خلف الاستحكامات المنهارة في عهد ما قبل الثورة الفرنسية Ancien Regime . وكان لهذا الانفجار تأثير مواز على الكنيسة الكاثوليكية Roman التي كان عليها أن تواجه الإصلاح الداعي للتخلص من نفايات الإصلاح Sweeping reforms في كل من النمسا وألمانيا، كما كان عليها أن تواجه سلسلة الثورات المريرة المعادية لرجال الدين anti-cleric revolutions، التي توالت إحداها بعد الأخرى خلال القرن التاسع عشر في البلاد اللاتينية Roman Countries وفي أمريكا الجنوبية. وكان يكمن خلفها جميعا حاجة متزايدة لليقين الديني: يقين حول قبوله كما في الحركة الوزلية وكما في الحركة لإيطالية (حركة جنوب الألب المؤيدة لسياسة البابا المطلقة في مسائل الإيمان) Ultramontane movement ، أو يقين حول رفضه كما في حالة خلفاء الربانيين

الإنجليز English Deists من الألمان والفرنسيين، أو كما في حالة الشكوكيين (النزَّاعين للشك في الدين) ومنهم هيوم Hume. فالدين التقليدي الملزم بما فيه من تفاصيل دقيقة فوق التعريف Over - defind ودون التجرية under - experienced قد فشل في تحقيق القناعة والرضا، ومن هنا فقد صاحبته حركة تحرر ديني أو حركة اتساع أفق في مجال الدين Latitudianrianism عملت في إنجلترا وسويسرا - على سبيل المثال على ظهور نوع من المسيحية تم استبعاد كل ما لا يروق للإنسان الذي يحكم عقله في الأمور منها، وفي چنيڤ واجهت هذه المسيحية المريضة الشاحبة الثورة الفرنسية دون عقيدة مقنعة بألوهية المسيح.

وفوق كل هذا لا بد أن نتحقق من أن لحظة الأزمة كانت في بواكير القرن التاسع عشر وليس في العقود الأخيرة منه. ففي فترة الثورة الفرنسية القي الناس نظرة على البراهين التقليدية على أن الله حي ومشخص بعدم رضا وباستياء عميق، ولا شيء آخر يمكن أن يفسر السخرية الشديدة من المسيحية في باريس في عهد الثورة الفرنسية \_ سوى القلق الديني العميق، وإن نظرة إلى الأعماق تساعد في شرح لماذا كان المجتمع الأوروبي رغم أنه لم يعتقد كثيرا بما كان قد قبله من الناحية الظاهرية \_ قد ناضل بقنوط بعد سنة ١٨١٥ ليوقف تقدم ما بدا وكأنه يمثل القوى الشيطانية، ففي المجتمعات البدائية استطاع الناس إظهار وجود الآلهة وطيبتها بالإشارة إلى حمايتها للمجتمع ومحاصيله وسفنه وجنده، لكن الإنسان الغربي في القرن الثامن عشر كان ـ بالفعل - قد بدأ نقلة في مجال الزراعة والصناعة بواسطة تغيير جذري في طريقة التفكير، فالاختراعات في مجال المخصبات والميكنة كانت قد بدأت فعلا في سد المساحة التي كان الناس يتوقعون فيها استجابة مباشرة للدعوات. لقد كان الإنسان البدائي يصلى طالبا النصر في الحرب، بينما الإنسان المعاصر بدأ يجادل في أن الله كان لا يجب ألا يسمح بقيام الحرب، إطلاقا. وفي أواخر القرن السابع عشر وطوال القرن الثامن عشر، كانت هناك طريقة شعبية أخرى لإظهار - وجود الله بالإشارة إلى إ تدخل مزعوم للعناية الإلهية في مسيرة الأحداث المعتادة، وكانت الحكاية الشائعة في المجلات الإنجيلية البروتستنطية عن رجل سكِّير لعن الكاهن يوما، وفي غضون أسبوع واحد لقى حتفه وهو جالس في البقعة نفسها التي لعن فيها الكاهن بسبب قرمينة سقطت من السقف فوق أُمِّ رأسه، وقد ضمن چورج فوكس Fox في تأملاته عن المسيع المنتظر (المُخلِّص) Messianism فناعته بأن أولئك الدين قاوموا أفكاره سرعان ما عَنَّفهم الله، وكانت هذه هي الحجة التي سخر منها فولتير بشكل مثير للاشمئزاز عندما سمع عن زلزال لشبونة.

وكان الأكثر أهمية \_ بكل ما في الكلمة من معنى- في القرن الثامن عشر هو نبرهان الذي قدمته الوزلية Wesleyanism. فما وجد من تجارب عنيفة متعلقة بانخطيئة والتبرير بالإيمان Sin and Justification Conviction of التي وجدت بين تباع چون وزلى الأوائل غالبا ما أُسىء فهمها . إذ يُقال في بعض الأحيان ما يتفق مع أنّ وزليين علموا الناس أن يشعروا Feel أو يحسوا دينهم. وهذا حتى يظهر إحياء القرن وزليين نثامن عشر متميزا عن السياق في عيون أهل القرن التالي، فالوزليون لم يعلموا لانسان العادي أن يحس دينه أو يشعر به "فمبدأ الخطيئة المففورة The sense of sins" Forgiver الذي ترنم به وزلي في ترانيمه ـ كان يظن أنه حقيقة موضوعية في تتجربة الدينية يمكن البحث عنها وإيجادها خلال الصلوات، وخلال صلاة النعمة لإلهية grace والعبادة والبحث في الكتاب المقدس والمشاركة في القربان. وربما خلط مقف أو مطران بين هذا والحماس الديني "وقد رفض وزلي نفسه ذلك باعتباره طلبًا النبيجة دون سلُّك السبل المؤدية إليها "، لكنه ما كان من الملائم خلط ما هو رئيسي في نتراث الوزلى بالفردية الحادة عند الجماعات التي تزعم أن الروح القدس توجهها عَجِيهًا مُمْيِّزُا أو على نحو خاص. وكان ارتباط الوزلية الحقيقي بالقرن السابع عشر مُمثّلاً في تحذير ألننّ لغير المتحولين John Alleine- Alarm to the unconverted . كذلك بشكل صلاة المائدة أو صلاة النعمة الإلهية Grace في الحياة كما سجله جون نيان Bunyan. ولم يُثر الوزليون الأوائل حقيقة إيمانهم بالخطية sin والعلم بغفرانها و الأصل الإلهي المباشر لها، لكنهم لم يزعموا وجود أي وحي آخر جديد any fresh revelation، إذ إننا نجد چون نلسون Nelson \_ وهو أحد الوعَّاظ الأوائل المؤمنين بفكر وزلى \_ يقول عن تبرئته أو تبريره his Justification: "كان يسوع المسيح ظاهرًا بوضوح وجلاء أمام ناظرَي عقلي كمصلوب من أجل خطاياي، كما لو كنت أراه بعيني جسدي لحقيقيتين، وذاك جعل قلبي في التوِّ واللحظة متحررا من الشعور بالإثم، ومتحررا من لخوف الذي يسبب لي عذابا، وملأني بسكينة وسلام هادئ جليل". ويمكن أن نقارن ذلك بتجربة وزلى آخر جوّال itinerant هو توماس تايلور Taylor، الذي ذكر في خضّمٌ تجربته في التبرير أو التبريّة Justification أن "الرب the Lord ظهر في صورة بهية مدهشة كما لو كان ثوبه قد غُمس في الدم. لقد رأيته بعينًى الإيمان معلقًا على

الصليب، وقد جعلنى هذا المشهد وقد سرى ذلك الحب فى روحى حتى إننى آمنت هذه اللحظة ولم أتخل بعد ذلك أبدا عن يقينى" وأضاف قائلا \_ وهذا أمر مهم جدا لأولئك الذين يعرفون سيكولوچيًا الپيوريتان (التطهريين): "ولم يعد لدى فى هذه اللحظة أى وعد آخر أرجو تحقيقه" – فما من آية فى الكتاب المقدس – كما يقال قد دخلت عقله. وإذا حدث هذا فثمة اعتقاد جازم أن الله هو الذى وضعها (أى فى عقله). وقد شجع وزلى شعبه على متابعة هذا الدليل على فعل الرب divine activity وحثهم على الثقة فيه، وعلى مستوى المجتمع الإنجليزى الذى وصلت إليه حركة الإحياء اrevival فإن مثل هذه الأحداث كانت موثقة بذاتها (موضع ثقة بذاتها)، ولم يكن أحد يفكر فيها باعتبارها مسألة وهمية أو عاطفية. ويمكن أن يقال الشيء نفسه عن حركة الإحياء الجديدة Whitefid وهويتفيلد Edwards وهويتفيلد Edwards.

لقد قاوم هذا التراث كل تغيير، إذ نجد أن أغسطس چيسوپ Victorian Country Laborers ، يروى الكاهن الذى عرف عامل البلاد القكتورية جيدا Primitive Methodist Camp meeting ننا هذه الرواية عن لقاء الميتوديين الأصوليين Norfolk في آخر القرن التاسع عشر:

"لقد شعرت به ثلاث مرات، ورأيته مرتين، هكذا قال أحد المتحدثين، وكان صوته جياشا مفعما بالأحاسيس، وكان إنسانا عَينيّه مفتوحيّن عن آخرهما وكأنما تنظران لنظر مهيب أمامهما. إننى لا أستطيع أن أخبركم ما هو، ولا كيف هو. لقد كان هناك نور. إننى أقول لكم لقد رأيته. إننى متأكد كتأكدى من أننى إنسان حى، وقد عرفت أنه هو الرب، وقد شعرت منذ لحظتها أننى أملك أننى أعرف. حدثتى عن عدم الإيمان طالما تم خلاصى...".

(A.Jessopp, Arcady for Better or worse, 1890, pp. 78-79).

ولأسباب عديدة، فإن هذه الحالة من إظهار الرب بدت أقل إقناعا في القرن التاسع عشر، وفي أوصاف الإنجيلية evangelism ذات الطابع الأمريكي الجديد، يحدث غالبا الزعم بأن الاجتماعات لم تكن "عاطفية emotionai" المقصود أنها لم تكن متوقعة حماسنًا دينيًا وهذا لم يكن يعني أن العاطفة emotion (المقصود الوجد الديني) كان غائبا: والحقيقة أن للطرائق التي اتبعها فني Finny ومودي Moody وبلي Billy في أيام الآحاد، كانت تنطوى على مزيد من استثمار العواطف واستغلالها أكثر مما كان

يحدث قبل ذلك. لكن الناس لم يعودوا متأكدين أنه يمكن استخدام العواطف (الوجد الديني) كوسيلة أو كأداة Vehicle مباشرة للفعل المقدس action divine ميا الدينية المحددة أو الإنهاك الجسدى في العبادة prostration والدموع والرؤى، والنصوص الدينية المحددة لهذا الغرض ـ كانت شواهد موثقة أو أن مفعولها الإعجازي أكيد Avoiders وعن العبادة الفرض ـ كانت شواهد موثقة أو أن مفعولها الإعجازي أكيد authentic signs & Wonders . وفي إحياء سنة ١٨٥٩ حدثت هذه الظواهر، وظواهر أخرى شبيهة بشكل متتابع في إيراندا الشمالية وويلز، لكنها كانت نادرة الحدوث في إنجلترا وريما كان آخر ظهور لها في اجتماعات الخلاص المقدس نادرة الحدوث في إنجلترا وريما كان آخر ظهور لها في اجتماعات الخلاص المقدس أحد اجتماعات مودى ببساطة وقال: Rock of ages عندما بدأت إحدى النساء في الصياح في سنقف جميعا ونغني أغنية Rock of ages وسيقوم البوابون ـ من فضلهم ـ بإخراج هذه السيدة خارج القاعة". كل هذا كان في جانب منه نتيجة الاتجاه المتغير نحو الكتاب المقدس، كما كان في جانب آخر منه لزيادة الوعي بالذات لجمهور أكثر ثقافة، كما كان بسبب الخسارة السريعة لمزيد من المتحولين (للمذهب) في حركة الإحياء المتأخرة - Lat و revivalism

### الليبرالية المسيحية: الحل في القرن التاسع عشر

فى هذا الوقت كان هناك تغير جار فى المناخ الأخلاقى فى أوروبا، فالناس الآن ثائرون وبشكل علنى ضد عقيدتَى: الجبر والعقاب الأبدى. فحساسية الناس ضد فكرة الإله المنتقم ربما كانت فى جانب منها نتيجة التعاليم المسيحية عن محبة الله، لكنها كانت أيضا جزءًا من التراث الإنسانى الطويل الذى يعود إلى عصر النهضة. وفى هذا السياق فما أُطلق عليه فى القرن التاسع عشر اسم الليبرالية عَنى نقد الكتاب المقدس على أسس أخلاقية أو بتعبير آخر نقده على المستوى الأخلاقى، لا أخذ الأسس الأخلاقية منه مباشرة (أى من الكتاب المقدس) وارتبط هذا بافتراض أنَّ الكتاب المقدس هو وثيقة تاريخية مثله فى ذلك مثل أى وثيقة تاريخية أخرى. هذا الاعتراض الأخلاقي ضد القيم الخلقية للأورثوذكسية Orthodoxy مَهَّد الطريق لقبول الاتجاهات التقويمية (النقدية) للكتاب المقدس بشكل سهل، ما دام ذلك يقدم لنا الوسائل لحفظه من أن يناله ازدراء كامل. حقيقة أنه إذا كان الجيولوچيون والدارونيون قد صدموا الأورثوذكس (المقصود: المؤمنون إيمانا سلفيا بالكتاب المقدس) من ناحية، فإنهم قدموا لهم من ناحية أخرى حلا كان يمكن استخدامه ضد منتقدين أقدم عهدا من

هؤلاء الجيولوچيين وأولئك الدارونيين، بل أكثر من هذا فقد عاونهم ضريدريش شليرماشر Schleiermacher على نقل الدفاع عن المسيحية من منطلق العقل إلى دفاع قائم على الخبرة الدينية التي تفسر تفسيرا صحيحا. ومنذ أيام شليرماشر إلى بولتمان Bultmam اللاهوتي المعاصر، كان اتجاه اللاهوتيين هو أنَّ المسيحية يجب مواءمتها مع أحوال عالم ما بعد القرن الثامن عشر حتى لو أدت هذه الوسائل إلى القول \_ كما قال شليرماشر بابتهاج - بأن الخطيئة الأصلية Original Sin لا تعود إلى الخطيئة الأولى التي اقترفها بالفعل كل من آدم وحواء، وإنما تعود إلى حقيقة أنَّ الجنس البشري هو جنس خاطئ sinful كما هو مُشاهد وبلا مراء. وفي ردّ الفعل الحاد الذي أعقب الثورة الفرنسية كان هناك نهضة موجزة للكلفنية النقية، كانت ملحوظة في جينف حيث إنه بدءًا من سنة ١٨١٧ انتشر الإحياء ببطء - لكن بثبات -عبر فرنسا إلى الأراضى الوطيئة. وفي إنجلترا، نَعم جيل آخر من الإنجيليين - بقيادة شارلز سيمون Charles Simeon بكنيسة راسخة. لكن لم تكن هناك أيه فرصة تتيح للأورثوذكسيين Orthodoxy (ليس المقصود المذهب الأورثوذكسي المعروف اصطلاحا) طريقًا سهلا؛ ما دام القرن الجديد قُد راكم قدرا كبيرا من الحقائق العلمية عرف الناس أنه لابد من الإيمان بها. لقد كان دليلا جامدا (لا يُصدق) أن الكلمة كان لها عمر موغل في القدّم was of fantasyic age وأن أصل الإنسان يكاد يكون معقدًا بشكل لا يُصدق؛ مما يجعل المرء ميالاً إلى قبول الافتراض المعتدل نسبيا والذي مؤداه أن موسى لم يكتب التوراة كلها كوحى أملاه عليه الروح القدس، أو بتعبير آخر ليس كل ما في التوراة (الأسفار الخمسة الأولى من العهد القديم) صحيحا. حقيقة إن المرء يخرج بانطباع مؤداه أن معظم المسيحيين لم يكونوا ميالين إلا قليلا لنقد الكتاب المقدس، كما كان متوقعا، حتى بدأ الليبراليون هجومهم على النظريات التقليدية الذاهبة إلى أن المسيح تعرض للآلام وقبل الموت تكفيرا عن خطايا البشر Atonement. وأخيرا، كتب بنيامين چويت Benjamin Jowett أن "القضية التي أثيرت من خلال كنيسة إنجلترا وفي خارجها هي: كيف أنَّ أفكار الكفارة expiation أو التكفير عن الخطية Satisfaction أو الأضعية Sacrifice أو الاتهام (المقصود الاتهام بالكفر) imputation ـ أفكار مرتبطة بالطبيعة الأخلاقية والروحية لله أو للإنسان ؟" Theological Essays of B. Jowett, (L.ed (Cambell, 1906, p250) وبدا الليبراليون وكأنهم يريدون ألاً يقولوا أكثر من أن الهدف من معاناة المسيح وموته هو توجيه قلوب البشر نحو الله عن طريق رؤية الحب

المتسم بالتضحية والفداء Love redeeming. ولم يشعر المسيحى العادى أبدًا أن خلاصه معتمد على نظريات حول الكتاب المقدس، بل إن إيمانه بالمسيحية نفسه ينسلُّ منه إذا ما سلبناه الشرح الواضح لكيفية تخليصه من خطاياه. وعندما وصلت الليبرالية إلى هذه النقطة بدأ رد الفعل يميل لصالح الأورثوذكسية (السلفية وليس المذهب المعروف بهذا الاسم). وحتى عندما لخص أدولف فون هارناك Adolf Von Harnack (١٨٥١-١٩٣٠) المسيحية في العقد التاسع من القرن التاسع عشر باعتبارها أبوَّة الرب Fatherhood of God وأخوَّة الإنسان Brotherhood of Man، فإنه كان يعبر عن أفكار يروتستنطية القرن التاسع عشر كلها. ولأوضح تعبير عن الموقف الليبرالي، نرجع إلى ما كتبه هارناك في كتابه ما هي المسيحية (What's Christainity. E.T., 1901, pp. 273-77): تعتمد البروتستنطية \_ وهذا هو الحل \_ على أن يكون الإنجيل بسيطًا للغاية، ومقدسًا للغاية، ولذا فهو بَشَرى حقا حتى إنه لمن المؤكد أن يكون مفهوما إذا خُلِّي بين الناس وبينه، ليعيدوا \_ بشكل أساسى \_ تمثل تجاربه وقناعاته في أرواح الأفراد .... وعندما نكون ملامين بسبب انقساماتنا ويُقال لنا إن لنا من العقائد بعدد ما لنا من رؤوس، فإننا نجيب (كذلك الأمر)، لكننا لا نريد أن تسير الأمور بشكل مختلف، بل العكس أننا نريد \_ أن يبقى \_ مزيد من الحرية وقدر أكبر من الفردية في نصوص الدعوات وفي العقائد، فالظروف التاريخية التي حتَّمت تكوين الكنائس الوطنية والحرة لم تضع على كاهلنا إلا الكثير جدا من القيود والقواعد، وحتى هذه لم يكن ثمة زعم بأنها مقدسة أو الهية. إننا ما زلنا نطلب مزيدا من الثقة في القوة الداخلية inner strength والقوة الموحدة unifying power للإنجيل التي من المؤكد جدا أن تسود من خلال الصراع الحر، أكثر من أن تسود في ظل الوصاية الدينية guardianship. إننا نريد أن نكوِّن مملكة روحية ولا نريد أن نعود إلى الترف الديني لمصر Fleshpots of Egypt. إننا على وعي كبير أنه لا بد أن تقوم مصالح النظم والتعاليم خارج نطاق المجتمعات المرئية (الموجودة الآن)، وإننا على استعداد بالإسراع في نموها، إلى الحد الذي تحقق فيه هذه الأغراض، لكننا لا نعلق قلوبنا بها، لأنها \_ أي هذه النظم والتعاليم \_ قد تكون موجودة اليوم، لكنها قد تختفي غدا إذا ما استجدت أحوال سياسية واجتماعية جديدة، لتصبح هناك تنظيمات أخرى جديدة، لندع أي شخص لديه مثل هذه الكنيسة يعتبر نفسه وكألاً كنيسة له، فكنيستنا ليست كنيسة مرتبطة بمكان وإنما هي مجتمع إيماني Societies fidei ينتمي إليها أعضاء من كل مكان حتى من الأورثوذكس Greeks والكاثوليك

Romans، تلك هي الإجابة الإنجيلية للنقد الموجَّه ننا والذي مؤداه أننا منقسمون وتلك هي اللغة، فالحرية التي حصلنا عليها تسعدنا". وإنه لمعيار كيف أن الليبرالية غير المتصلة بموضوعنا قد أصبحت تمثل لغة لا يمكن أن يستخدمها أحد إلا نادرا في هذه الأيام، فحديث هارناك عن الليبرالية البروتستنطية يمكن مقارنته بنقد للبروتستنطية نفسها كتبه ناقد كاثوليكي متعاطف هو يقرر م. ج كونجار Yves M.J. Congar في كتابه المملكة المسيحية المقسمة :(Divided -christiansom p.53): "مبادئ الدنيوية، والطبيعية والعقلانية التي كانت بالنسبة لنا من المضامين الأولى للحركة الإصلاحية قد نُمَّت حركة بلغت ذروتها في الليبرالية وفي اختزال المسيحية في جانب الوعي الأخلاقي للجنس البشري. وقد أصبح هذا ما يُطلق عليه العبادة التي ملؤها الروح والإيمان worship in spirit and in truth. وبمقارنة العقيدة وأشكال العبادة وأشكال النظام الكنسى بالحرفية أو التزمُّت to the letter التي قتلت، دين الروح نجد أن هذا الأخير قد أوصلنا إلى الحد الذي تمر فيه العاطفة الدينية إلى الإيمان وإلى الله من خلال الوعى بما أوحاه، وإلى الحكم الشخصي ليكون شاهدًا (شهادة داخلية أو باطنية) على الروح القدس." وأضاف الأب كنجار Congar أن هذا لا يعدو أمرًا من أمور التأمل، وأن الحياة الحقيقية للروح والأبرشيات parishes لا تتبع إلا التطرف اللاهوتي من على البعد. (المعنى: لا تتطرف لاهوتيا بشكل صارخ) .

مثل هذا النقد يسبب إرباكا ـ تماما كالپروتستنطية ـ للدنيوية (أو العلمانية) الحادة والمفزعة في الروح الأوروبية، والتي تأصلت ـ أي العلمانية ـ منذ القرن السادس عشر، وتسبب إرباكا لتأثير تلك الثورة من قبل الپروتستنطية على الپروتستنطية بشكل عام. لقد كتب الأب كنجار ذلك Congar منذ عشرين عاما، وفي الوقت نفسه أصبح من الواضح أن الليبرالية لم تبتلع التراث الپروتستنطي كله. ولاهوت الكتاب المقدس الحديث الذي تجاوز الحدود الطائفية أو بتعبير آخر الذي تعدى الفوارق بين الطوائف المختلفة، وهو ما ارتبط بكل من كارل بارث Barth وإميل برونر Emil Brunner ـ ينطلق من منطلق أن الليبرالية كانت اتجاها خاطئا وذلك ليؤكد أن الكتاب المقدس لا بد ـ ببساطة ـ أن يعامل مثل أي وثيقة أخرى.

وإجابة هارناك Harnack عن المشكلة الحديثة .. التى تتلخص حقا فى المغامرة بكل شيء لصالح الإخلاص الشخصى، أو الوجد الدينى للفردrindividual -Sincerity لم تكن هى الطريقة الوحيدة ولا كانت هى أفضل نقد موجه للتراث البروتستنطى، فقد

الپروتستنطيّة \_\_\_\_\_\_

كان هناك إجابتان أخريان مهمتان، إحداهما تكثيف التراث الإنجيلى بتغيير المناهج الإنجيلية والأخذ بلاهوتها: ولا ينفصل عن هذا تماما ـ رغم أنه يساعد فى الاحتفاظ بوحدة الكنيسة ـ مشروع التبشير فى القرن التاسع عشر. وكان الآخر هو ظهور الحل الأنجلو كاثوليكي Anglo Catholic خلال البروتستنطية ذاتها.

### الأنجلو ـ كاثوليكية Anglo-Catholisism

إذا كانت المشكلة الكبري للبروتستنطية الحديثة هي كيف نواجه التلاشي التدريجي لليقين الديني، فقد كانت الأنجلو ـ كاثوليكية هي الإجابة الواضحة والكبرى لهذا السؤال (القضية). إنها الإجابة الكبرى لأن الأنجلو - كاثوليكية كانت قادرة - بفضل الطبيعة الغربية لكنيسة إنجلترا الأسقفية البروتستنطية Episcopal church of England التي ظهرت فيها الحركة في الثلاثينيات من القرن التاسع عشر- على الدعوة للعودة إلى الاستخدام البروتستنطى للجانب الطقسى الرمزى التقليدي للمسيحية، في وقت كان يُنظر فيه لمثل هذا التطور الثوري باعتباره غير مرغوب فيه، ولم تكن الأنجلو-كاثوليكية تستطيع أن تحدث هذا مبدئيا إلا بالاحتذاء حذو الكنيسة التي ظلت باقية منذ القرن السادس عشر أي دون إحداث تحولات راديكالية كبيرة، ورغم أن كنيسة إنجلترا تكاد تكون قد نُحُّت جانبا الطبيعة الطقسية من كيانها في القرن الثامن عشر، إلا أنه لم يحدث أن خرقت هذه الكنيسة الأعراف المسيحية خرقا يستحيل إصلاحه. لقد كانت الأنجلو-كاثوليكية فادرة على أن تقدم العقيدة المتضمنة أو الإيمان المتضمن في مسيح القرابين المقدسة Christ of Sacraments لأولئك الذين لم يكونوا ليجدوا في أى مكان آخر الحقيقة الدينية الموضوعية التي ترضيهم. إن نجاح العودة للعبادة الطقسية أذهل الراديكاليين، ولا بد أن كثيرين قد شعروا أنهم تخلصوا من كابوس مزعج. ففي وقت عندما كان الطابع العام للعبادة البروتستنطية ما زال متسما بالتجرد والإخلاص والدعوة بالكلمة، فإن شكل العبادة الأنجليكانية قد نقل مركز العبادة من القس (رجل الدين) نفسه إلى ما يفعله القس (رجل الدين) بشكل رمزى، ولم تعد تعلق كل شيء على إخلاص الفرد، وإنما على إرادة الله الذي يضعل من خلال الرموز التقليدية التي يؤمنون بها بعمق. ويمكن أن ندرك ما عَنْتُه الأنجلو-كاثوليكية بالنسبة لروادها من خطاب كتبه قس أسقفي شهير في الحركة هو آرثر ستانتون Arthur Stanton ـ إلى أنه في سنة ١٨٦٦، وكان الجدال حول إدخال طقوس مفصلة للعبادة في قليل من

كنائس لندن قد بلغ ذروته، وكانت أم ستانتون غير موافقة على موقف ابنها: "أنا أعتقد في كنيسة إنجلترا، لأنه إذا كان حرف الألف هو حرف الألف، وحرف الباء لا يعنى إلا أنه حرف الباء، فإنها تعلن أن لديها قُسنُسنًا..! إننى أعرف أنك لا تؤمنين بما أومن به، وأعرف أكثر ـ فإن أكثر العقائد التصاقا بي، تلك العقائد التي أحبها كثيرا التي في أكسفورد وكسدون Cuddesdon فمنذ ذلك الحين كنت هنا أُقدَّم للآخرين بدموع وابتهالات، وهذه العقائد هي: (١) السر المقدس للمذبح، (٢) الاعتراف للقس. إنهما أعز لديَّ من كل البخور والثياب الكهنوتية والموسيقا التي في كل العالم. إنهما أملي في الخلاص لأن أحدهما بالنسبة لي هو يسوع المسيح، والآخر غفران متمثل في دمه الغالى" (Russell, Arthur .E. W. G., stanton, 1917, pp.89-90).

ويمكن للمرء أن يفهم - وإن كان لا يستطيع إلا بصعوبة أن يذهب لنهاية الشوط -النقد المعاصر الذي كان يسمم تلقائيا طقس الاعتراف Confessional بأنه طقس كاثوليكي أو بابوي papery، فممارسة الاعتراف ممارسة جرى تأييدها على أساس أنها تزيد فزع المرء من الخطية، وكان يُظن أن البروتستنطية الشعبية تقلل من شأنه. ولم تمنع اللوثرية ممارسة الاعتراف رسميا ولا فعلت كنيسة إنجلترا ذلك، والأكثر من هذا فإن المدرسة الجديدة لم تُعلِّم أن الاعتراف كان إجباريا أو مفروضا أو أنه بالضرورة ينطوى على اتجاه روحى - ولم تكن هناك قضية في تكرار اللاهوت اللاتيني Latin theology فيما يتعلق بهذه الممارسة. وعلى النحو نفسه، لا أحد استطاع البرهنة على أن عقيدة الحضور الفعلى للمسيح في القربان المقدس كان ممتنعًا على الأنجليكاني، ففى الحقيقة كان اللاهوت أقل أهمية من تجربة الناس للعادات الجديدة. ففي طقس الاعتراف، عند حضور القس، يُملأ التائب بوعى جديد بالخوف من الخطيئة، بينما يقدِّم له غفران الكاهن (أو القس) يقينا جديدا بالغفران المقدس أو الغفران الإلهي ومعنى جديدا مؤداه أن الله كان حقيقة هناك، أي موجودا يقدم الغفران للمذنب ويهبه إياه. وبالنسبة لقادة الحركة لم تكن هناك قضية مؤداها أن الاعتراف ينشئ اتجاها ـ غير مقصود - للخطيئة، بمعنى أنه يحض عليها، وهو القول الذي ذهب إليه غلاة البروتستنط، فالحاجة إلى القداسة الشخصية يتم الإسراع بها من خلال عادة الاعتراف وفقا لوجهة نظرهم. وفي طقس القربان المقدس شعر الأنجلو - كاثوليك بإيمان راسخ جديد بقوة الله وهم يتعاملون مع الرموز ويستخدمونها بطرائق غير مألوفة بل وحتى بطرائق تقليدية، فالأنجلو كاثوليكي شعر بتوقيره للمسيح في طقس

القربان المقدس لإحساسه بأن حضوره - أى حضور المسيح - حقيقة واقعة، ولم يوضح أحد هذه الفكرة أفضل من فرانك وستون Frank Weston أسقف زنجبار عندما تحدث لمؤتمر الأنجلو-كاثوليك فى سنة ١٩٢٣: إذا كنتم مستعدين للنضال من أجل صحة عبادة المسيح فى طقس القربان المقدس المبارك، فإن هذا يتطلب أن تخرجوا من أبدانكم (أجسادكم باعتبارها مثوى مؤقتا لأرواحكم) Tabernacle ، وأن تمشوا مع المسيح الحاضر فيكم بشكل رمزى - فى شوارع هذا البلد وأن تجدوا يسوع نفسه فى شعب مدنكم وقراكم، إنه لا يمكنكم أن تزعموا عبادة المسيح فى الجسد إذا لم تكونوا تحبون المسيح فى الأحياء الفقيرة. لاحظ أن هذا هو صدق الإنجيل، أو الحقيقة كما أوردها الإنجيل fospel truth "لقد أتممت قداسك، وأصبح لك مذبح، ومعنى هذا أنه أصبح لك جسد هو بمثابة مثوى مؤقت للروح Tabernacle ، والآن فلتذهب إلى الطرقات العامة وأسوجة الشجيرات. اخرج وابحث عن المسيح فى ذوى الأسمال البالية، وفى العراة، وفى المضطهدين والكادحين وفى أولئك اليائسين الذين فقدوا الأمل وفى أولئك الذين يكافحون ليؤدوا عملا صالحا. ابحث عن يسوع، وعندما تراه طوق نفسك بمنشفته وحاول أن تغسل أقدام كل هؤلاء الذين ذكرناهم لك"

(H.A. Wilson, Received. with thanks, 1940, pp.).

وكان الأسقف ستبرز Stubbs مؤرخ العصور الوسطى العظيم قد رأى الرؤية الصحيحة بالضبط فيما يتعلق بطقوس الأنجلو-كاثوليكية. لقد دافع عنها على أساس أنَّ التوقير الخرافي للأشياء المقدسة لم يكن خطرًا في القرن التاسع، فالوثنية والخرافة كانت شراكا وقع فيها الغافلون في أزمنة سابقة لكن الآن فأى إنسان فخور بالذكاء البشرى وفخور بالحرية الإنسانية. وبالنسبة لهؤلاء الذين فهموا الأنجلو كاثوليكية كأفضل ما تكون، فما حدث كان هو إيمان طقسى يجعل المسيح واسطة المسيح هنا -Christ is here إنه إيمان يشتت الشك ويزيل الانقباض من الجانب الأكثر دكانة في الروح الفكتورية Victorian Spirit ـ ذلك الجانب الذي وقع أسير نظريات مرعبة كنظرية البقاء للأصلح والحث على فكرة الإيمان بأنه لا أحد - حقيقة ـ جدير بالبقاء، وكان مرتببًا بعقبة الثروات المتنامية التي تنتقل من يد إلى يد، في الوقت الذي ازداد فيه الفقر الذي يلد فقرا في مدن لا قلب لها. هذه الشكوك نفسها بالإضافة إلى الانقباض والميل للحزن هي التي جذبتهم إلى كارليل Carlyle وبروننج Browning وتنيسون Carlyle وفري جورج Henry George وتنيسون Tennyson وتنيسون Henry George

وعند تناول الأنجلو - كاثوليكية يجد المرء نفسه مرتبطا بأن يضع في اعتباره علاقتها بالفكرة العامة للهروتستنطية، فكما هو واضح من خطاب پيوزى Pusey الذي أوردنا منه قبسًا في بداية هذا الفصل، فإن الأنجلو-كاثوليكي يشارك الهروتستنطى ارتيابه في السلطة البابوية. حقيقة أن جناحًا في الحركة كان يأمل دائما في نوع من التقارب مع روما، وقد جرت محادثات بالفعل بين الأنجليكان والكاثوليك التابعين لروما لإحداث تقارب بينهما في عام ١٩٢٥، لكن أهمية هذه المحادثات يمكن أن تكون أمرًا مبالغا فيه خاصة بعد الإعلان البابوي الصارم والصادر قبل ذلك في عام ١٨٦٩ بأن كل أمور العبادة التي تجرى وفقا للطقوس الأنجليكانية كانت دوما وما زالت باطلة في سنة ١٨٥٠ في مبحثه صعوبات أنجليكانية الذي اتخذه الكاردينال نيومان Newman في سنة ١٨٥٠ في مبحثه صعوبات أنجليكانية الذي المؤاخية الكاردينال أنبولو كاثوليكية في سنة ١٨٥٠ في مبحثه صعوبات أنجليكانية كان طبيعيا للأنجلو كاثوليكية في فيه حث أصدقائه السابقين على الإيمان بأنه لا مكان طبيعيا للأنجلو كاثوليكية في تأسيس كنيسة إنجلترا التي لم تكن كنيسة على الإطلاق. وبطبيعة الحال، فإن موقف نيومان لم يكن متأثرا بالقرار البابوي الآنف ذكره.

"إن تعاليم الأنجلو - كاثوليكية ليست مجرد بدعة فى عصرنا هذا، وإنما هى نظام طارئ وعرضى وركام يُضاف إلى الدين الطبيعى، بل وأكثر من هذا أنها ليست ملحقة بهذا الدين ولا مكملة له ولا مصاحبة له ولا مرتبطة به، ولا متضمنة فيه ولا هى تطوير انبثق عنه، ولا هى شريك له، ولا هى قادرة على النوبان فيه بل على العكس إنها تعاليم غير متجانسة معه، وخواصها غير خواصه، إنها تطفو على سطحه، كمادة غريبة عنه كالزيت فوق سطح الماء (Difficulties felt by Anglicans, 1850, p.31).

لقد توسل للأنجلو - كاثوليك - بالنظر لكل هذا - أن "يبحثوا هذه المبادئ في وطنهم الحقيقي - إنه لا يمكنكم أن تغيروا مجموعة قوانينكم your Establishment في الكنيسة دون معجزة ... فإذا أردتم أن تجعلوا إنجلترا كاثوليكية فلابد أن تنطلقوا من منطلق الكنيسة الكاثوليكية" (Ibid, p.57).

وبطبيعة الحال، إذا لم يكن للأنجلو-كاثوليكية غير الحزب المتعاطف مع كنيسة روما الكاثوليكية الحال، إذا لم يكن للأنجلو Romanizing party داخل كنيسة إنجلترا، لكان من الممكن أن يكون موقف نيومان منطقيا، لكن هذا ـ بالضبط ـ ما لم يقدمه كل من بيوزى وكيبل Pusey & Ke- نيومان منطقيا، لكن هذا ـ بالضبط ـ ما كان نيومان قد تحقق أبدا كم مما حققه من ble

تبرونستنطيّة \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

جاح باكر كقائد لمجموعة داخل كنيسة إنجلترا كان يعتمد على قدرته فى أن يثير فى صدور رجال الدين الأنجليكان إحساسًا بالفخر لانتمائهم إلى مؤسسة كنسية هى فى نواقع مؤسسة مقدسة تاريخية كاثوليكية غرسها الله فى بريطانيا. ولم يفقد الذين تحولوا على يديه هذا الإيمان الغالى بمجرد أن نيومان نفسه فقد الإيمان بما كان يسوقه من حجج. فريما كان أمام الأنجلو ـ كاثوليك الأفراد أن يختاروا قبول كثير مما هو كاثوليكى رومانى Roman ليس أبدا فى مجال ما هو طقسى، وإنما مثل هذه لأفعال الشخصية Personal Action كانت منفصلة تماما عن السلطة الإكليريكية كفعال الشخصي الذى أصبح أمرًا كريهًا فى البروتستنطية وعلى أية حال، فإن مثل هذه الحرية لم تكن قائمة أبدًا على إنكار حقيقة كنيسة إنجلترا.

وكما هو الحال دائما فإن أمورا كثيرة تعتمد على التعريف فما عَنتُه البروتستنطية لأى أنجلو كاثوليكي في القرن التاسع عشر كان نوعا من الوزلية Wesleyanism خبتذلة التي لم يعرفوها بشكلها الأصلى. فالطريق الذي سلكوه لمناقشة الإصلاح كان غالبا ما يحعل إساءة كبيرة: فعلى سبيل المثال، فإن چورج كمبل أوماني Ommanney غالبا ما يحعل إساءة كبيرة: فعلى سبيل المثال، فإن چورج كمبل أوماني واحد من القسس الأبرشيين المشهورين في الحركة ـ أخبر زملاءه في أبرشية شفود واحد من القسس الأبرشيين المشهورين في الحركة لا تزيد على شهور قلائل ـ أن هناك خيارا بين دينين: الدين الكاثوليكي كما تؤمن به كنيسة إنجلترا، والدين البروتستنطى الذي لم يبدأ إلا قبل عصرنا هذا (١٨٨٣) بثلاثمائة سنة: "إن خيار هو بين دين ظل قائما طوال ثمانية عشر قرنا، ودين جديد عمره ثلاثمائة سنة، بين دين يسوع المسيح لأنه هو مؤسس الكنيسة الكاثوليكية ورأسها، ودين بشرى أوجده بشر عُرُضه للخطأ والصواب. إن الخيار بين دين أسسه القديسون والشهداء، منذ زمن طويل، ودين ظهر دون أن يحدث تغييرا في حياة معتنقية" -Memoir of G. Omman.

وعندما كتب أومانى تاريخ حياته بعد ذلك بسنوات عديدة، قال إنه لا يجد مدعاة لعجب الشديد فى قوله هذا، فقد كان رائدا انطبقت أفكاره مع أفكار كثيرين غيره، فمنذ الوقت الذى ذهب فيه إلى شفلد Sheffield فى سنة ١٨٨٢ سمع اعترافا واستخدم خمرة كأس القربان Chalice، وفى سنة ١٨٨٦ بدأ يلبس الملابس الكهنوتية

الخاصة بالقربان المقدس وجعل لكنيسته كثيرا من النوافذ ذوات الزجاج الملون، وبدأ في إقامة قداس كبير في سنة ١٨٨٩، وبدأت إعادة طقس القربان المقدس في سنة Began the Reservation of the blessed Sacrement in 1898 ١٨٩٨.

وقد أدت هذه الخطوة الأخيرة إلى حرب عصابات مع أتباع المحكمة الأسقفية البروتستنطية استمرت حتى سنة ١٩٣١، أي قبل وفاته بقليل، وقد قال أوماني إن القانون الكنسى للكنيسة الكاثوليكية يؤيد استبقاء جزء من خبز القربان للمستقبل -res ervation، وأن الأسقف لم يكن يمكنه أن يرخص له بذلك ليخرق القاعدة and that a bishop could not authorize him to break the rule. وبالنسبة لأناس مثل هذا الرجل. بدت البروتستنطية لا تشتمل إلا على الليبراليين والإنجيليين Evangelicals ولا يمكن أن نتوقع منهم تعاطفا مع الليبرالية: ففي هولندا \_ على سبيل المثال \_ في الوقت الذي كتب فيه أوماني ما أوردناه آنفا ثارت الشكوك مرة أخرى حول حقيقة الوجود التاريخي للمسيح، أو بتعبير آخر التشكك فيما إذا كان قد وجد أصلا، ومن ناحية أخرى فإن الانجيليين الإنجليز بدوا للأنجلو \_ كاثوليك يدعون لعقيدة متسامحة فيما يتعلق بتبرير الذات Self-Justification ، وراحوا يعتقدون وجهات نظر عن القربان المقدس تجعل هذا الطقس لا يعدو أن يكون إحياء لذكرى ميت جليل، ليركزوا على "الهداية" أو "الدعوة" Conversion التي تكاد تكون استثناء لبقية حياة المسيحي، ولفهم كل هذا بشكل غامض من خلال مفهوم الإحسان المرتبط بالكنيسة مع تعريفات ناقصة للكهنوت وعضوية الكنيسة. وكانت الأعوام فيما بين سنة ١٨٤٠ و ١٨٧٠ فترة شهدت درجة متدنية من الحيوية بين الأنجليكان والإنجيليين Anglican & Evangelicals أثر فيها بشكل سلبي كل من الهجوم الذي شنه العلميون، والقائمون على حركة نقد الكتاب المقدس Biblical Critics. ولسوء الحظ، ففي هذه الأعوام نفسها كانت الميتودية الإنجليزية English Methodism تبدد طاقتها في الخلافات التي نتج عنها انشقاق في سنة ١٨٤٩. هذه النكبة شكلت الهزيمة لوجهة النظر الداعية إلى سيادة الكهنوت (رجال الدين) بطريقة تشبه على نحو ما تلك الخاصة بالأنجلوكاثوليكية، رغم أنه ولا مجموعة بدت معترفة بقرابتها بالمجموعة الأخرى، أو بتعبير آخر لم تعترف أي مجموعة بتشابه أفكارها في هذا الصدد مع المجموعة الأخرى. وهذا في جانب منه يرجع إلى أن پيوزى Pusey في الأربعينيات من القرن التاسع عشر اتهم الوزليانية بالهرطقة لمجرد القول - بوضوح - إن عقيدته في الخلاص هي نفسها العقيدة التي قال بها مجمع

ترنت. لقد كان چابيز بنتنج Jabez -Bunting الزعيم الوزلى- يتحدث من أجل الإنجيليين جميما عندما قال في سنة ١٨٤١ إنه "إذا لم تقم كنيسة إنجلترا بالاعتراض ضد أفكار بيوزى (البيوزية Puseyism ) بطريقة من الطرق المتسمة بالوضوح، فسيكون من واجب الميتودية Methodism الاعتراض على كنيسة إنجلترا". وفي وقت متأخر وصل إلى سنة ١٨٩١ رفض شارلز . س. ميل Charles S. Mail المؤرخ الأبرشاني - ١٨٩١ ( gationalist المطالب بأن تتمتع كل أبرشية باستقلال ذاتى ـ وهو نوع من أنواع التنظيم الذاتي) - رفض الأنجلو - كاثوليكية باعتبارها إحياء غير طبيعي لنظم العصور الوسطى medievalism . ومن الناحية العملية عادة ما كانت الكنائس الحرة تصادم الأنجلو-كاثوليكية من خلال ملامحها الأقل اتهاما ومن خلال إعادة تأكيدها على متطلبات التراث الأنجليكاني المتعلق بالسبيامة الأسقفية للكهنة والقساوسة، فالكهنة والقساوسة الذين كانت سيامتهم مشيخية شعروا بالإهانة عندما كان وضعهم الرَّعوى (Pastord أي رعايتهم لبناء أبرشياتهم) موضع تساؤل. والأكثر مدعاة للدهشة أن الأنجلو-كاثوليكي رفض أن يوصف بأنه پروتستنطى، والإنجيلى - على النحو نفسه - رفض أن يعتبر نفسه والأنجلو \_ كاثوليكي من فصيل واحد. ومع ذلك فإن الجانب المهم في الأنجلو-كاثوليكية كان له تأثير على المدى الطويل على الكنائس والتنظيمات البروتستنطية، وكان أكثر انتصارات الحركة الأنجلو كاثوليكية دويا هو تحويلها الكامل لعبادة الكنائس الأبرشية الأنجليكانية؛ وهو التغيير الذي كان عنيفا حتى إنه تم رفضه في حد ذاته بتأكيد نيومان أن الحركة كانت مغايرة عن كنيسة إنجلترا. ولأكثر من المائة سنة الأخيرة، زاد هذا من التكريس الطقسي الذي كان في وقت من الأوقات محل سخط البروتستنط بشكل عام. لقد وصفنا لتونا الطريقة التي بها وصلت أساليب التبشير Preaching Service إلى الدرجة التي سادت فيها التقوى البروتستنطية Protesant Piety، لقد أخذت الثورة المضادة مكانها ببطء وهدوء شديدين طوال القرن الأخير. ففي كثير من الطوائف وضعت قيم إيجابية جديدة لليتورجية الرسمية Formal Litargy (للطقوس الدينية الرسمية)، وراحت الصلوات (أو الدعوات) القائمة على القراءة لا تَواجُه بقدر كبير من الشك، وارتبط مـزيد من الأهمية بطقس القـربان المقـدس كطقس محـوري في العبادة المسيحية، وفي بعض الأوساط تطور هذا الطقس ليصبح أكثر إتقانا وتفصيلا ومع الموسيقا الجميلة والعمارة حتى ذات الأبهة الزائدة، أصبحت نظرة البروتستنط إليها أكثر قبولا عن ذي قبل، هذا التطور التدريجي غير المباشر أظهر أنه لا شيء

يمكن أن يؤدى إلى نتائج خاطئة أكثر من وجهة النظر التى مؤداها أن الأنجلو ـ كاثوليكية كانت هروبا ارتكاسيًا من حقائق القرن العشرين مقتصرا على مجموعة صغيرة من رجال الدِّين ذوى الميول العاطفية في القائمة الكبرى العامة بأكسفورد Oxford senior Common rooms.

وفى الحقيقة، إنه لمن الواضح أن الأزمة الدينية العامة قد حتَّمت قيام ثورة من هذا النوع. وثمة حركة مشابهة كان لها مسارها الخاص بها فى أمريكا وفى بقية أوروبا النوع. وثمة حركة مشابهة كان لها مسارها الخاص بها فى أمريكا وفى بقية أوروبا Continent معدثت التطورات نفسها خاصة فى الكنائس اللوثرية فى ألمانيا والسويد. وفى أعوام حديثة جرى تركيز جديد على العبادة بواسطة جماعة أيونية -munity فى الكنيسة الإصلاحية باسكتلندا وأسس الإصلاحيون الفرنسيون ديرًا فى كلونى Cluny. إن السياق الكلى لهذا الاهتمام الجديد فى العبادة أرحب بكثير من البروتستنطية ، فمنذ أواخر القرن الثامن عشر كان هناك إحياء ليتورجى (إحياء فى الطقوس الدينية ) فى كنيسة روما الكاثوليكية، فقد كان قادتها قلقين لتعميق الحياة الدينية لجمهور المسيحيين بجعلهم أكثر وعيًا بمعنى القدّاس وبمعنى طبيعة الاشتراك فى الليتورجية؛ ولقد واجهت مشكلة الفردية الدينية أيضًا كنيسة روما فى القرن التاسع عشر .

كل هذا قد ازداد مع الوعى المتزايد بين البروتستنط أن إصلاحيًى القرن السادس عشر لم يقصدوا أن يفصلوا فصلاً حادًا بين الكلمة the Word (الدعوة بالأناجيل) وطقس القربان المقدس Sacrement، فالعبادة الطقسية يمكن أن تكون مقبولة تمامًا للبروتستنط إذا تم فهمها على نحو صحيح . وكما سنرى في خاتمة هذه الدراسة ، فإن هذا التطور التدريجي نحو نوع العبادة الشائع ـ رغم عدم وجود تطور تدريجي نحو التنظيم الواحد ـ هو أمر حيوى للحركة العالمية (المسكونية)؛ لأن العبادة هي التي تقسم بروتستنط هذه الأيام إلى طوائف مختلفة أكثر مما تفصلهم الجوانب المتعلقة بالعقيدة (الإيمان).

## الإنْجيليةُ والتراث الإحيائي (\*)

أحد الأسباب الرئيسية لاختفاء الطائفية القديمة المتقوقعة بجمود هو تأثير الإنجيلية المتسم بالمرونة the dissolving influence Evangelicalism ، وإذا كانت

<sup>(\*)</sup> المقصود إحياء المشاعر الدينية.

لأشكال المتقدمة لليبرالية قارية حقا (على مستوى القارة الأوروبية Realy Continental)، وكان رد الفعل الطقسى هو السائد بين الإنجليز؛ فإن النبع الرئيسى لإنجيلية القرن تناسع عشر كان أمريكيًا. لقد امتلأت القارة الكبيرة ببطء امتلاءً كاملاً، ومنذ البداية كانت الحدود هي ملجأ كل إحيائي، وبعد سنة ١٨٦٥ قدمت المدن ذوات الحياة المعقدة علجاً حَضَريا ثانيا حيث عمل الإحيائي في نقطة التقاء حيوية التقى فيها بالاقتصاد أي النمط الجديد وبالثقافات الكامنة خلف، لقد سمحت هذه الظروف الأصلية لأمريكا باستنباط لاهوت إحيائي جديد، وفي هذه البيئة حقق الميتوديون Methoodists والمعمدانيون قلوديون عنها كثر بكثير مما كانوا قد حققوه في إنجلترا.

ومرة أخرى، كان قُدر الكنيسة الأسقفية الپروتستنطية ـ الأنجليكانية الأمريكية ـ تويريا، ويمكن تتبع هذا الكيان الكنيسى بقوة منذ تراث الكنيسة العليا High church في سنة ١٧٢٢، عندما نظم سبعة كهنة في يل Yale مؤسسات كنسيه مستقلة وكلڤنية في سنة ١٧٢٢، عندما نظم سبعة كهنة في يل غيل نفضيلهم الاختياري لكنيسة إنجلترا. في نيو إنجلند بالولايات المتحدة بتعبيرهم عن تفضيلهم الاختياري لكنيسة إنجلترا. وأتى هذا التراث ثمارا بدون مساعدة كبيرة من إنجلترا، حقيقة أن الأنجليكان لأمريكيين كانوا أكثر حدة في الحفاظ على التتابع الأسقفي الپروتستنطى بعد حرب الاستقلال الأمريكية من كنيسة إنجلترا.

وكلما استقرت أمور الأمة الجديدة (الأمريكية) ازداد ظهور الأنجلوكاتوليكية المحلية، وثمة دليل على وجود طقس الاعتراف بين الحين والآخر قبل الثلاثينيات من القرن الثامن عشر، وقد زار هنرى هوبرت Hobart ـ أسقف نيويورك ـ إنجلترا في سنة ١٨٢٤ وقابل نيومان Newman في أكسفورد، وفي هذا الوقت كان هوبرت أقرب إلى الأنجلوكاتوليكية من نيومان، وكانت التجارب الديرية (أي تجرية الحياة الديرية) ـ كجماعة ناشوتاه بالمعالمة المعاملة التي ظهرت في سنة ١٨٤٢ ـ لا تثير كثيرًا من الدهشة في الولايات المتحدة، فقد كان لها في ذلك الوقت ركيزة من التعاطف باعتبارها نواة المجتمع المثالي المنابية غير الناجحة في أكسفورد. وعندما ظهرت الطبعة الأمريكية لكتاب (Tracts for the Times دعوة للأزمنة) الصادر في سنة ١٨٣٩، ذكر المحرر أنه بسبب تأثيرات الرافضين قَسمَ الولاء للملك وليم والملكة مارى وتكوينهم كنيسة صغيرة منشقة عن كنيسة إنجلترا ظلت حتى ترك الملك جيمس الثاني عرش

بريطانيا وهم الذين يُعرفون اصطلاحا باسم Non-Jurors، وأيضًا بسبب أن الكنيسة الأسقفية الأمريكية لم يكن لها علاقة بالدولة - "فإن بعض العقائد الرائدة لعلماء اللاهوت في أكسفورد المتصلة بالأعراف الكنسية والكهنوت، كانت محفوظة بشكل أفضل في أمريكا منها في المؤسسة الكنسية الإنجليرية" وفشلت الحركة الديرية في أن تتمو وتتطوّر: إنه لأمر مهم أن نعلم أنه لم توجد مؤسسة ديرية جديدة ودائمة للرجال حتى أسس جد س. هنتنجون Huntington نظاما ديريًا عُرف بالصليب المقدس في نيويورك في سنة ١٨٨١. ولأمر واحد كانت المعارضة الداخلية شديدة بلغت ذورتها بتـتـابع عـدد قليل من المتطرفين في سنة ١٨٧٠ - كان على رأسهم جد كـمنز Kentucky مساعد أسقف كنتكي Kentucky.

وفى المجلد السنوى لكتاب (الكاثوليكية الشمالية Northern Catholicism) لسنا المجلد السنوى لكتاب (الكاثوليكية الشمالية المجلد المساوية المساو

وهذا في حد ذاته برهان على الاستمرار القوى للإنجيلية في عالم أمريكا الديني. وكان هناك أسباب أخرى لفشل الكنيسة الأسقفية في اتخاذ زمام المبادرة كما فعلت في إنجلترا. فمقاومة المستوطنين العنيدة ضد إدخال السيطرة الأسقفية من أى نقطة في لندن ـ قد عاقت تطور كيان كنسى متجانس homogeneus body. وبعد حرب الاستقلال، افتقدت الكنيسة في الغالب كل المزايا التي كانت المؤسسة الكنسية الإنجليزية English Establishment تمتلكها لنشر الأفكار. وفي إنجلترا، استطاعت الإنجليزية للدعاية الدءوبة في واحدة من الجامعتين تحويل الأنجليكانية في جيل، لكن لم يوجد طريق مؤثر شبيه بهذا يترك تأثيره على المدى الطويل في المستعمرات (الأمريكية)، أمّا طريق مؤثر شبيه بهذا يترك تأثيره على المدى الطويل في المستعمرات (الأمريكية)، أمّا وقد كان الأمر كذلك، فقد كانت هناك صعوبة في أن تتوحد الكنيسة العليا في الشمال أبدت الكنيسة الأسقفية مرونة أقل من الميتوديين Methodists أو المعمدانيين عالماوفة أبدت الكنيسة أو في أسلوب الدعوة، وذلك في مواجهة الظروف غير المألوفة للبلاد (أمريكا) التي كانت تتوسع سريعًا وتستوعب أناسا من جنسيات كثيرة مختلفة. وأكثر من هذا، فإن هجرة الكاثوليك التابعين لكنيسة روما شكّلت تحديا للافتراض الساذَج الذي مؤدًّاه أن أمريكا وطن پروتستنطى، وكان أحد نتائج ذلك قيام حرب الساذَج الذي مؤدًّاه أن أمريكا وطن پروتستنطى، وكان أحد نتائج ذلك قيام حرب

ضد الكاثوليك التابعين لكنيسة روما استمرت حتى الحرب الأهلية التي هيَّأت ـ بالكاد ـ جوا مواتيا للتجربة البروتستنطية مع نُسَق العبادة الليتورجية. وربما كان مهما بالدرجة نفسها هو قضية الرق ذات البعد الأخلاقي التي قدمت للكنائس الأمريكية فضية دينية موضوعية انقسمت إزاءها. ولم تكن قوة الإنجيلية تعتمد على ضعف الأنجلو \_ كاثوليكية. فالإنجيلية \_ حتى بعد سنة ١٨٦٥عندما بدأت فرقها تستقر وتتخذ شكل طوائف محدّدة \_ كسبت ثقتها في نفسها من الارتكاسات المتتالية للإحيائيين كثيري العدد الذين كانوا يصلون لأمريكا بانتظام خلال القرن. إن التحول الفردي خلال هذا الانفجار، يبدو وقد أصبح أقل أهمية من المشهد الفعلى لجموع الناس الذين م new objective Justifi-اجذبهم الفلك الإحيائي: وأصبح هذا تبريرًا موضوعيًا جديدًا cation للعقائد الإنجيلية والمسيحية على سواء. جددت الكنائس في الاجتماعيات تدينية إيمانها بأن ما تم عمله للأجداد (السلف) سيظل عملا الآن، رغم أن كل شيء في الثقافة الحديثة يؤثر في غير صالح الدين. وكان من المهم ذلك القول الذي مؤدَّاه نِّ الإحيائيين يعملون على إعادة الدين لنقائه الأول old-time religion، ووقعت أمريكا تحت تأثير شبح چوناثان إدواردز Jonathan Edwards وإحياء نورثمبتون Northamptan في سنة ١٧٣٥، تماما كما شعرت الناس في إنجلترا أن نجاح جون وزلي Wesley كان دليلا على أن الأمر نفسه يمكن تحقيقه هنا وما كان هذا يتطلب سوى إيمان الرجال.

وفى الحقيقة، فإن نوع الإحياء ارتبط فى أوائل القرن التاسع عشر برجال من أمثال شارلزج. فينى Finney (١٨٧٥-١٧٩٢) وهذا الإحياء مختلف فى طرائق مهمة عن إنجيلية القرن الماضى، فعندما انفجر الإحياء فى القرن الثامن عشر كان فى أصله معرواً تمامًا لإرادة الله المطلقة، فليس من بشر كان يمكنه أن يتنبأ بحركة الإحياء أو يثيرها أو يديرها أو يجعلها تستمر، فالأمر كله بيد الله God did everything، وحتى لحررون الإنجليز لكتاب Edward's Account of the Northampton Revival (وواحد منهم هو إيزاك واتس Isaac Watts) ركزوا على أنه "لاعاصفة ولا زلزال ولا فيضان ولا خراب أو دمار بحريق" إلا بأمر الله، وذلك ليقدموا شرحًا مُستتقًى من الطبيعة نيبينوا للناس ضرورة عودتهم لرحاب الدين، لكن الإحياء بدأ لأن الله أسبغ روحه على الناس Edwards وفينى Poured out his Spirit upon the people وفينى وتت معسكرات الاجتماعات الكبرى لإنعاش الروح الدينية فى القرن الثامن عشر،

وأخيرًا سببت الجهود الساعية لاستمرار التراث المسيحى صدعًا فى تلك الافتراضات الكامنة. ويفسر تأثير اللاهوت الميتودى هذا التغير. فما دام الناس يعتقدون أن الله قدم الخلاص لكل البشر، فإن التركيز على كلمة "إيقاظ الروح الدينية المستعرة بفعل ينتقل من المعنى القديم الذى مؤداه الانفجار الفعلى أو الحرب الفعلية المستعرة بفعل الدين، إلى معنى مؤداه محاولة تقديم الإنجيل للناس. وأصبح الأكثر أهمية هو تقديم الإنجيل، ونمت الفكرة التي مؤداها أن إحياء الشعور الديني بمعناه القديم يأتي في الاستجابة للمُصلِّى أو الداعى، وكلما زاد عدد المصلين أتت الاستجابة سريعًا. والآن. فإن مدرسة الإحيائيين (أي الساعين لإحياء الشعور الديني) تخطط للإحياء بدأب على أساس أن الجهد الإعدادي المتين – صلاة الإيمان، مع المهارة والخبرة التي يتحلى بها الإحيائي المخلص، ستلقى البركات الإلهية.

وأضيف إلى هذا الميل إلى التنظيمات الواسعة الضخمة التي أصبحت أكثر أهمية في فترة ما بعد الحرب الأهلية عندما كانت المدن الصناعية هي الأهداف الرئيسية. وفضل د.ل مودي D.L. Moody (١٨٩٧-١٨٩٧) استخدام الأساليب Techniques التي وضع فيني Finny خطوطها العريضة. فقد كان فيني هو الذي صاغ العبارة الخطيرة القائلة: "إن الله سبحانه قد يستخدم أي طريقة أو منهج أو وسيلة أو فرد كي يطور [حياء الشاعر الدينية God Almighty may use any means or individual that he pleases to promote a revival (اقتبس العبارة و.ج. مكلوجلن Mcloughlin في كتابه الاتجاه هو ١٩٥٥،Billy Sunday was his real name)، وأحد النتائج المهمة جدًا لهذا الاتجاه هو انقطاع الصلة نهائيًا مع التراث البيوريتاني (التطهري) الكاره لاستخدام الموسيقا في العبادات الدينية. وكانت الميتودية قد نشرت بالفعل ترانيم يُتغنّى بها، وقد شاعت هنه التراتيل نفسها الآن. لقد لمست بعض هذه التراتيل المُغنَّاة شغاف قلوب كثيرة، بدرحة ما كان مودى ليصل إليها بدونها. ونعنى بذلك عندما قام إيرا سنكي Ira Sankey بالعزف على الأرغن الأمريكي ليغني: "أين ابني الجوَّال (التائه) هذه الليلة؟ Where's" ? my wandering son tonight وكانت النتيجة المنطقية اشتراك الجموع في الترتيل والغناء بصوت هادئ يشكل خلفية صوتية، بينما يقدم الإنجيلي عظته في المظلة (الجميع مَظَالٌ tabernacle) التي أعدت خصيصا (of the Billy Sunday era).

لقد كان لاهوت الإحيائيين (المقصود العاملون على إحياء المشاعر الدينية پروتستنطيا مبسطا؛ إذ كان هدفهم هو جذب الناس إلى تجربة إدانة الخطيئة. ثع بعدئذ السلوك بهم إلى المسلك الذي يؤدي للحصول على غفران خطاياهم من خلال عقيدة التبرير بالإيمان. واعتنق معظم الإحيائيين (المقصود إحياء المشاعر الدينية) العقيدة الميتودية التي مؤداها أن كل الناس يمكن أن يحصلوا على الخلاص إن هم أرادوا. وكان أكثر الجوانب خروجا عما هو معتاد في هذا اللاهوت هو إحياء الاهتمام بعقيدة القداسة holiness، فقد بشَّر چون وزلى John Wesley بأن المسيحى لا يجب أن يركن إلى تجربته الأولى في المسيحية، وإنما يجب أن يضع نُصنب عينيه كغاية نهائية القداسة الكاملة في الحياة المسيحية. وقال وزلى إن الله يعطى القداسة نتيجة الإيمان: وهو مثل لوثر لم يقلل من شأن الأعمال الصالحة؛ لكنه قال إن الله وحده هو القادر على محو الخطايا محوا فعليا actual erdication of sin ويحدثنا كثيرون من الدعاة الميتوديين الأوائل عن البحث عن هذه العطية (محو الذنوب)، ووصف بعضهم تجرية محددة بامتلائه امتلاء كاملا بمحبة الله منفصلة تماما عن أي رغبات آثمة. لكنهم عادة لا يتحدثون عن استمرارهم في هذه الحالة الآنف ذكرها مدة طويلة وإنما يزعمون إحساسهم بانجذاب صوفى لفترة قصيرة ، وكان وزلى حريصا في تعاليمه على خطورة الحديث عن الوصول - في هذا الشأن - لحد الكمال، لكن حركات القداسة في القرن التاسع عشر ـ وكان لمعظمها خلفية ميتودية- لم تحتفظ دائما بالاتزان الذي أخذ به وزلى. ورغم أن فيني Finney جعل عقيدة القداسة في مقدمة عظاته، إلاّ أنه يبدو أن تجديد الاهتمام بها على نحو رئيسي قد بدأ في أمريكا في الستينيات من القرن التاسع عشر، بعقد معسكرات اجتماعات القداسة holiness Camp-meetings وكانت الحركة في جانب منها رد فعل ضد تغلغل الليبرالية بمؤسساتها الدينية الأقدم، وأدت في التسعينيات من القرن التاسع عشر إلى عدة انسحابات صغيرة من الميتودية الأمريكية التي اتحدت في النهاية في كنيسة نازارين Nazarene. وكان روبرت پرسال سمث Robert Persall Smith قد جلب هذه التعاليم الإحيائية إلى إنجلترا، إذ كان سميث هذا إحيائيا ذا طاقة كبيرة، وكان جلبه هذه التعاليم إلى إنجلترا في وقت المعركة الأولى التي كانت دائرة بين مودى Moody وسانكي Sankey. وحستى الآن، فإن المؤسسات الكنسية الإنجيلية الأقدم كانت قد أبدت فتورا ملحوظا إزاء الإحيائية الأمريكية American revivalism، وأخذها شيء من الدهشة من الإحياء الذي وصل للمملكة المتحدة قادما من أمريكا في سنة ١٨٥٩، لكن زعيما إنجيليا أنجليكانيا على الأقل ـ هو هاندلي مـول Handley Moule أسـقف درهام Durham ظن أن كنيـسـتـه ضاعت منها فرصة كبيرة بعدم تكوينها حركة دينية ذات طابع شعبى فى ذلك الوقت. وفى النهاية فإن الضرورة الملحة للتبشير بالإنجيل بين الأعداد المتزايدة خارج الكنائس غيَّر هذا الاتجاه المنطوى على الشك، وفى سنة ١٨٧٣ أعطت معركة مودى وسانكو في Moody & Sankey للإنجيليين الإنجليز زخمًا هائلاً، وربما كان نشاط پرسال سميث هو الأكثر أهمية لأنه كان أساس ميثاق كزويك Keswick Convention، ولم يكن هذا مذهبا جديدا وإنما حركة تجاوزت حدود الطائفية الضيقة الضيقة القداسة، لكن وكانت فى أصولها إنجيلية أنجليكانية، واستمر تركيزها على عقيدة القداسة، لكن الميثاق لم يقدم استجابة للأمال التي كانت معقودة لتمكين الإنجيليين الأنجليكان من الميثاد المبادرة) من الأنجلو-كاثوليك. وكان إحياء القداسة مسئولا بشكل غير مباشر عن الظهور المنفصل لجيش الخلاص Salvation Army خيل الجيل الأول.

وتصبح الأسباب الكامنة لتطور حركة إحيائية منظمة على نحو عال، أكثر وضوحا عندما يلاحظ المرء أن ظهورها على نحو مهم وكثيف، كان يجرى موازيا لانتشار اللاهوت الليبرالي وتشييد المدن الصناعية. وفي الاجتماعات الإحيائية الكبري يلقى الحاضرون نظرة على الكنيسة العالمية (المقصود المتمثلة في هذا الاجتماع) والتي ـ غالباً - ما كانوا ينكرونها وهم على مقاعدهم في كنيستهم المحلية الصغيرة Chapel حتى يعرف كلُّ حاضر كلُّ الحاضرين الآخرين من إخوته في العقيدة معرفة وثيقة. فللعنصر الاجتماعي الكفة الراجحة، وكان من الخطورة بمكان اختفاء هذا العنصر من الحياة الدينية من ذلك النوع من البروتستنطية المعن في الفردية -Over individualis tic Protestantism فالمصلون يحضرون هذه الاجتماعات في مجموعات حسنة التنظيم ويرتبطون معا في مجموعات أكبر بفعل الترقب والإثارة. وكان هناك شيء من الطقوس، بمعنى أنه بعد أن ينهى الواعظ الإحيائي عظته يتقدم المصلون (الحاضرون) إلى صدر الاجتماع لمصافحة الواعظ (القس) Preacher أو الركوع. أكان هناك ما يعكس الحاجة نفسها لطقوس أكثر تفضيلا ودقة والحاجة إلى استخدام الموسيقا والدراما على نحو أكثر، وهو ما وجد تعبيرا عنه أيضا في نطاق الأنجلو كاثوليكية؟ ومن الناحية السطحية، فإن اجتماعات تعميق الشعور الديني (الإحيائيات) لعبت دورا كبيرا في المحاولة الجادة في پروتستنطية أواخر القرن التاسع عشر في إنجلترا وأمريكا للوصول إلى جماهير الناس الذين لم يسبق لهم دخول أي نوع من الكنائس. وفى الحقيقة، فما دام أحد لم يصل لهؤلاء الناس من الناحية الدينية على الإطلاق، فقد كان من المحتمل الوصول إليهم من خلال العمل العادى الدءوب للطوائف الدينية المستقرة التى ساعدتها الأساليب الجديدة فى ربط الدين بالعمل الاجتماعى فى إرساليات المدن الجديدة والكنائس والـ Y. M. C. A وحركة الأخوّة وغيرها من المؤسسات الكثيرة الأخرى التى على شاكلتها. وما أراد المسيحيون رؤيته فى الاجتماعات الإحتماعات الإحيائية الكبيرة (الاجتماعات التى يُقصد بها تعميق المشاعر الدينية) هو حقيقة أن روح الهداية ما زال لها مكان وأن دين السلف old-time religion الذى تقوم عليه تجاربهم الروحية، لم يفقد سلطانه أو معناه، وأنه لا بد أن يكون الناقدون للكتاب المقدس على خطأ، لأن الإحيائيين على حق. وهذا يعنى ـ أنه فى أوقات ـ اتحدت الإحيائية rivivalism مع الأصولية الجديدة الواعية بذاتها التى بدأت وجودا منظما فى المريكا حوالى سنة ١٩١٠ والتى نجحت بالفعل ـ لفترة ـ فى منع أى مقرر دراسى فى الفروض الدارونية فى المدارس الحكومية في بعض الولايات. وكان التأثير الأوسع هو الإبقاء على الثقة الپروتستنطية حية حتى منعطف المد اللاهوتى الذى أتى فى وقت أسبق مما كان متوقعا.

#### التعاليم الاجتماعية والاقتصادية

التعليم teaching الاجتماعى والاقتصادى للپروتستنطية يفترض أنه أكثر من هذه الدرجة المحدودة التى يمكننا أن نفكر فى نطاقها عند حديثنا عن التاريخ الپروتستنطى بشكل منفصل، أو حديثنا عن أثر الپروتستنطية فى التاريخ. فالفترة من ١٥٠٠ إلى بشكل منفصل، أو حديثنا عن أثر الپروتستنطية فى التاريخ. فالفترة من ١٥٠٠ إلى المهدت انفلاتا يكاد يكون كاملا للدين والسياسة من هيمنة الدين أو بتعبير آخر شهدت عكمنة المجتمع الأوروبى. والتراث الشعبى المرتبط بالرأسمالية الحديثة هو مثل دبلوماسيتها لا دينى، وقد استخدمنا هنا عبارة ثورمان أرنولد Thurman Arnold الحادة. وبطبيعة الحال، فقد كانت القرارات فى السياسة العامة والاقتصادية ـ دائما منطوية على قدر كبير من المصالح الوطنية والخاصة بينما كان يُفترض أن المجتمع الإنساني يصبو إلى مُثُل تُحتذى ذوات طابع مقدس ويمكن تفسيرها لاهوتيًا. هذا التغير الراديكالي في الزواجر والروادع Sanction التي جرى تطبيقها على دوافع الإنسان وحوافزه، يُعد مثالاً آخر يبين كيف أن مزيدًا من الصعوبات أصبحت تجذب المسيحية پروتستنطية وغير پروتستنطية لتجعلها في اتصال مثمر مع حقبة جديدة المسيحية پروتستنطية وغير پروتستنطية لتجعلها في اتصال مثمر مع حقبة جديدة

جدة كاملة، فاختفاء عالم العصور الوسطى البسيط حيث الفلاحون والحرفيون المحليون، والتوسع الهائل في التجارة العالمية وتطور النظام المائي (المصرفي) الذي كان ضروريا لتسيير حركة التجارة بمرونة ـ كل أولئك ترك المتحدث باسم الكنيسة وليس لديه إلا القليل ليقوله مما يلائم العالم الذي يعتقد الناس أنهم يعيشونه. وما دام ليس هناك إلا القليل في البروتستنطية الجديدة مما هو اجتماعي أو متعلق بأخلاقيات إدارة الأعمال business، فبالتالي ليس هناك صدق في صورة البروتستنطية يعمل كحافز لإطلاق الفردية الاقتصادية maily صدق في صورة البروتستنطية يعمل كحافز المثالي (الكاثوليكي)، فالمسيحية ـ إلى حد مدهش ـ عانت ـ ببساطة ـ إعادة صياغة نفسها في صورة رجال الصناعة: فلا التقوى اللاتينية (الكاثوليكية) ولا اللوثرية في القرن التاسع عشر استطاعت تجنب الفردية المؤانياة والمائية، وانهيار الدين، فهناك خلال النظام الاقتصادي ديناميكية تغيير حملت الناس معها، وجعلت من أوروبا ثورية من خلال مزيد من المهارة الميكانيكية والمائية واندفاع الناس بعمق نحو امتلاك المقتنيات من خلال مزيد من المهارة الميكانيكية والمائية مشابهًا في أيامنا هذه.

وكانت الأفكار الاقتصادية التى حملها الآباء المهاجرون Pilgrim Fathers معهم إلى نبو إنجلند، مصطبغة بطابع اقتصاد العصور الوسطى إلى حد لا يفوقه حد آخر، ولم يكن هناك ما هو أكثر من التناقض بين هذا التواضع، والاكتفاء الذاتى في القرى حيث الأبرشيات البسيطة، وهذا التنافس الرأسمالي المسعور في الولايات المتحدة في فترة إلابرشيات البسيطة، وهذا التنافس الرأسمالي المسعور في الولايات المتحدة في فترة إعادة البناء Reconstruction Period، وربما كان غير بعيد عن السياق أن نسوق كمثل على أن التغير في الأفكار المسيحية عن الاقتصاد كان يسير سيرا وئيدا (بنسبة منخفضة)، ففي أعقاب الحرب الأهلية مباشرة عندما أتى المتعطلون في بوسطن Aboston إلى د. ل. مودي Moody ـ الذي كان هو نفسه متمسكا بالتراث الكلڤني وطلبوا منه النصيحة ـ لم يستطع إلا أن يقدم لهم افتراضين: أحدهما أنه يجب عليهم أن يعودوا إلى المزارع في الغرب، وكان هذا اقتراحا غير ممكن من الناحية الاقتصادية، أما الاقتراح الثاني فكان يمثل فرضية وهو أنهم لو عاشوا كمسيحيين بإخلاص، لأوجد أما الاقتراح الثاني فكان يمثل فرضية وهو أنهم لو عاشوا كمسيحيين بإخلاص، لأوجد محزن بشعور مؤداه أن البطالة هي مسئولية المتعطلين (الذين لا عمل لهم)، وربما كان يردد في هذا، أفكار العصور الوسطى أو حتى القرن الثامن عشر. ويشبه اتجاهه هذا يردد في هذا، أفكار العصور الوسطى أو حتى القرن الثامن عشر. ويشبه اتجاهه هذا

الاتحاء الذي أشار إليه هنري تالون John Bun-. Henry Talon. Yan, English الاتحاء الذي أشار إليه هنري تالون (translation, 1951) ، وكان هذا أيضا هو اتجاه الكاتب البيوريتاني (التطهري) جون بنيان John Bunyan (١٦٨٨-١٦٢٨) ، فبالنسبة لبنيان كانت الفضائل الاقتصادية economic virtues مازالت تتسم بالأمانة، والنمو الطبيعي، والسعر العادل، والمنتج المتقن \_ اقتصاديات محلية في عالم كان الحائك (الخياط) لايزال يأتي إلى المضيفة في الريف ليحيك الملابس، وذكر تالون Talon ملاحظة شائقة وهي أن المرء عندما يقارن التعاليم الاجتماعية لبنيان Bunyan بتعاليم جون وزلى Wesley، لاتضح بجلاء أن هناك عالما جديدا يتخلق (في سبيله للظهور). لقد ذكر أنه بينما كان المصلى يدعو ربه "أعطني مالاً كفافا" Gives me not riches وهو المعنى الذي ساد في العصور الوسطى والذي ردده بنيان تماما، فإن وزلى - من ناحية أخرى - قد أعاد تفسير مفهوم المال -كما كان متوقعا \_ واعتبره هبة ممتازة من الله يستحق عليها الشكر. وقد لخص وزلى في إحدى عظاته نظريته الاقتصادية عندما قال: "اكسب مالاً بقدر ما تستطيع، وادخر بقدر ما تستطيع، وساعد الآخرين بكل ما تستطيع". هذه النصيحة - خاصة الجملة الأولى منها \_ كانت ستكون مفزعة لبنيان الذي كان سيركز على يقين أن الإنسان سينسى الحضَّ على الاحسان وسيتذكر جمع المال فحسب. والعنصر الباقي من أفكار وزلي الأولى انبثق من اتهاماته الأخيرة للميتوديين الأثرياء Wealthy Methodists، الذين أعلن مرارا أنهم قد يشكلون نهاية المجتمعات، لكن اتجاهه ـ أي وزلى ـ الخاص قد ساعد على الإغراء والسقوط على سواء Both temptation and fall. وقد قال وزلى عندما بلغ مرحلة الشيخوخة، إنه كان ينبغي عليه أن يقلد الكويكرية Quekerism (جماعة الكويكر) وأن يستنبط قوانين تجبر الوزليين - أي أتباعه - على الإنفاق على الآخرين خاصة فيما يتعلق بالطعام والكساء لتطبق على الجماعات الوزلية: وهذا أكثر ارتباطا بخططه الأولى المتعلقة باجتماعات الإحياء الديني Revival، عندما كان لايزال تحت تأثير التقوقع في كهف "المسيحية في نقائها الأول Primitive Chrisanity" ونموذج التقوية الألمانية German Pietism ، وحلمه بأن يعيد صيغة الحياة المشتركة -Commu nal Life كما وصفت في سفر أعمال الرسل في الكتاب المقدس.

وبصرف النظر عن مثل هذا التكيف التدريجي الذي جعل تراث الزهد والتقشف يبتعد أكثر فأكثر عن حقائق الحياة الاقتصادية ، فإن النظام التقليدي للأخلاقيات

الاجتماعية أصبح متوترا بشكل متزايد. فالأمانة والشراكة الصبان الفردى، بمعنى يلتقيان بالكاد، ومشكلة الفقر وصلت إلى حد تسخر فيه من الإحسان الفردى، بمعنى أن إحسان الأفراد ما كان ليحل المشكلة، رغم الأموال الهائلة التى جرى توزيعها لهذا الغرض (الإحسان) في النصف الأول من القرن التاسع عشر. وفي جو السياسة الوطنية، بدت نظرية الحرب العادلة War أكثر اهتراء وهشاشة عند التطبيق؛ مما أدى بالتدريج إلى صراعات مستمرة بشعة بين الدول الوطنية الحديثة. وليس لدينا تراث كثير لنتحدث عن أمور مثل أخلاقيات الإعلان عن السلع ethics of advertising التي بدت في بعض الأوقات تتجاوز الحد في عملها ضد النشاط الاجتماعي، لقد التي بدت في بعض الأوقات تتجاوز الحد في عملها ضد النشاط الاجتماعي، لقد كانت التيارات الرئيسية في المجتمعات الفربية تُطالب بالعلمانية (البعد عن الدين) في الأمور الاقتصادية والسياسية على سواء، إلا أن ممثلي هذه التيارات ما كانوا ليلوموا بشكل تام المسيحيين لعدم منعهم من إحداث ذلك. حقيقة لقد كان هناك كثير مما تم إنجازه عن طريق الإحسان الفردي والجهد الفردي لمنع أسوأ نتائج الحماقة الأوروبية. وهناك كتابات كثيرة عن العوائق المزعومة التي وضعتها الطائفية البروتستنطية في طريق التعليم البريطاني، وسيكون من المحتم أن تظهر كتابات أكثر عن النتائج المشكوك فيها لعلمنة التعليم البريطاني، وسيكون من المحتم أن تظهر كتابات أكثر عن النتائج المشكوك فيها لعلمنة التعليم (إقصاء الدين عنه).

وبعد حوالى سنة ١٨٧٠، بدأ بعض المفكرين البروتستنط ينظرون إلى الفقر باعتباره مشكلة لا يمكن حلها فقط بالنوايا الحسنة للمليونيرات الذين قدمهم دكنز في أعماله Dickensian millionaires وكان الفقر أمرًا من بين أمور الحقائق الاقتصادية التي جرحت مشاعر المجتمع. وقد ورد في تقرير مجمع كنتربري الكنسي الأنجيلي ـ Convo جرحت مشاعر المجتمع. وقد ورد في تقرير مجمع كنتربري الكنسي الأنجيلي ـ cation of Canterbury في سنة ١٩٠٧ هذا النص النمطي تماما: "إننا نشعر أن الطرائق الموجودة التي تهدى بها الكنيسة وغيرها من المؤسسات المسيحية عامة الفقراء ـ بالإشراف على تقديم الصدقات والإحسان- أظهرت أن نتائجها غير مثمرة من حيث أن هذا العمل لا ينتج عنه أمور طيبة ذات طابع مستمر ـ ومن ناحية أخرى، فإن النظام القائم مسئول عن كثير من حالات الانسلاخ عن الكنيسة ومسئول عن البعد عن النظام القائم مسئول عن كثير من حالات الانسلاخ عن الكنيسة ومسئول عن البعد عن العبادة الدينية، بالنسبة للعمال الذين يحترمون أنفسهم مخافة أن يُتهموا بأنهم إنما أتوا من أجل "ما لا يستطيعون الحصول عليه وموجود من بؤس وعَوَز وبطالة، وبينما نعمل نذهب إلى حد أعمق إلى أساسات ما هو موجود من بؤس وعَوَز وبطالة، وبينما نعمل

البروتستنطيّة \_\_\_\_\_

نحن كل ما فى وسعنا للتعامل مع المحنة الحالية، نوجه اهتمامنا الرئيسى نحو مزيد من إعادة تنظيم المجتمع على مبادئ مثل العدل، على نحو يؤدى إلى تقليص الفقر والبؤس مستقبلا لتجعله بنسب يمكن السيطرة عليها".

وفى الولايات المتحدة الأمريكية، اعتنق و. جلادن W. Gladden ووالتر روستنبوش W. Gladden الأفكار نفسها. وإذا أخذنا الأمور على نحو جاد ـ كانت هذه عقيدة اشتراكية، وهى ليست ـ على الأرجح ـ ما قبله فى أى وقت من الأوقات كثير من المسيحيين ـ كمسيحيين. ولم يكن هناك سبيل فى التقرير نفسه عن أن كنيسة إنجلترا قد أصبحت ممثلة للحزب الاشتراكي.

هنا تكمن الصعوبة التي واجهتها الكنائس اليروتستنطية. فإذا لم يكن الجهد الفردي كافيا، فلابد إذًا أن تصبح الكنائس ممثلة لنوع من العمل الجماعي، ولم يكن هذا بعيدا عن تفكير الإنجيليين evangelicals، فالرق قد تم الفاؤه \_ في المقام الأول \_ بفضل جهود مسيحية جماعية، وفي أواخر القرن التاسع عشر وجدت البروتستنطية على المستوى الشعبي قضية مهمة عامة أخرى في منع المسكرات teetotalism وسرى المنع في الولايات المتحدة وجرت تعديلات في كثير من البلاد لتحقيق هذا المنع، ومثل هذه المعارك لم تكن تتطلب اتفاقا مسبقا على إعادة تنظيم المجتمع؛ لأنها كانت قضايا عامه إلى حد كبير تجاوز فيها الدعاة الحدود السياسية للدول. وعلى أية حال، فإن قضية إعادة تنظيم المجتمع كانت قد خرجت من أيدى المسيحيين وأصبحت مسألة سياسية. فقد قطعت العلمنة الاقتصادية والسياسية شوطا بعيدًا؛ حتى إن الحركات العمالية في العالم كله كانت قادرة على أن تستولى من الكنائس على اهتماماتها الأصلية في القضايا الأخلاقية. فجذور الدعوى الاشتراكية كانت جذورا أخلاقية، فالناس يعتقدون في التفاصيل العملية للبرنامج الاشتراكي على نحو أقل مما يعتقدون في الحاجة إلى تغيير عنيف في أسس العلاقات الاقتصادية بين البشر. لقد كان لظهور نظرية سياسية بين العلمانيين non-Christians، نظرية تضع في اعتبارها الاعتبارات الأخلاقية، وإن كان ذلك من غير استخدام لمصطلحات مسيحية \_ كان هذا يعني أن القادة الدينيين المسيحيين قد تخلوا عن المبادرة وتركوا الأمر للعقول العلمانية (غير الدينية) تحركه كما تشاء، مع أن هؤلاء القادة الدينيين كانوا قد قبلوا في الوقت نفسه الذى انتقلت فيه المبادرة للعلمانيين - تحويلا راديكاليا في المجتمع. لقد كانت

الاشتراكية موجودة "في البال in the air" إلى الحد الذي شلت فيه الطاقة المسيحية وجعلتها عاجزة عن إنتاج بديل مسيحي أكثر عمقا.

والحكم العام الذي مؤداه أن الأنجلو - كاثوليكية والليبرالية اتبعت طريق العمل الجماعي، بينما فضل الإنجيليون Evangelicals الطرق الأكثر تقليدية \_ إحياء مشاعر الأفراد ووجدهم الديني individual regeneration وحث الأفراد على تقديم الإحسان ـ قد يكون ـ أي هذا الحكم العام ـ قد غالى كثيرا، ولكنه يشير إلى الاتجاه الصحيح. وربما كانت الاستجابة التقليدية \_ على المدى الطويل \_ هي التي آتت ثمارا أفضل، فمنذ بواكير الدعوة الداخلية Inner Mission في اللوثرية الألمانية بدأت منظمات الشمَّاسات (مؤنَّت شمامسة) deaconess orders في الظهور داخل المؤسسات البروتستنطية موازية لحركة الأخوات الأنحيليكانيات Anglican Sisterhoods الأقرب إلى النظم الديرية. فتم إنشاء دور لرعاية الأيتام ومستشفيات ومدارس وغيرها بأعداد كبيرة، وتم بذل محاولات ذكية للمزاوجة بين العمل المريح والإنجيلية في القاعات المركزية التابعة للمبتوديين Methodist Central Halls التي ريما كانت إرسالية منشستر برياسة س. ف. كولىپ S. F. Collier's Manchester Mission) هي أكثرها شهرة، وكانت هذه هي المنطلقات التي انطلقت منها حركة التوطين Settlement Movement في عملها على تضييق الفجوة بين الطبقات، تلك الفجوة التي عمل كل من ماركس والفقر على توسيعها. كل هذه النشاطات، بدت كمسكنات أو ملطفات في فترة فكر فيها كثيرون في حلول أكثر جرأة وأكثر راديكالية. وقد كان العمل الجماعي الذي فضلته الجماعات الأصغر أو الأقل عددا يعنى من الناحية العملية عملا أو فعلا سياسيا، واحتاج هذا إلى موافقات أكثر مما كان يمكن الحصول عليه. وجرت مناقشات كثيرة خاصة في مؤسسات مثل الاتحاد الاشتراكي (الاجتماعي) المسيحي Christian Social Union الذي تم تأسيسه في سنة ١٨٨٩، لكن التأثير السياسي المباشر كان قليلا. وفي الوقت نفسه، عملت الطبقة العاملة لصالحها. وفي الفترة التي ضاعفت فيها الرأسمالية ثروة العالم الفربي استطاعت نقابات العمال أن تزيد الأجور وتخفض من ساعات العمل والارتقاء بالدور السياسي للطبقة العاملة. ولم تكن الكنائس المنظمة ـ واعية بنواياها الحسنة وجهدها ـ غير قادرة على التحقق من أن الطبقة العاملة لا تشعر أنها مدينة بتحسُّن ظروفها الاجتماعية للمسيحية. فقد قال النقابي الأمريكي صمويل جميرز Samuel Gompers في سنة ١٨٩٨ إن زملاءه ينظرون للكنيسة ورجال

لدين باعتبارهم مدافعين عن الأخطاء التى اقترفت ضد مصالح الشعب، ويلتمسون نهذه الأخطاء عذرا، وصمويل جمبرز فى اتجاهه هذا يمكن أن يكون موازيا للاتجاه نفسه فى أوروبا. فدولة الرفاهية Welfare State التى كانت قد ظهرت بأشكال مختلفة فى معظم الأقطار ـ تمثل العلمنة بتشكيلها النهائى للأخلاق والقيم لاجتماعية. لقد كانت هى النتيجة الحتمية لفشل المسيحية المنظمة فى الحفاظ على خضارة المسيحية، وجعلت كثيرا من الأعمال الخيرية التى تقوم بها الكنائس أمرًا غير ضرورى أو يمثل نوعا من الترف الزائد Superfluous .

وبالنسبة لليروتستنطية ظلت المشكلة الداخلية كما هي، رغم أن طبيعة الفقر التي كان يتعين عليها التعامل معه كانت قد تغيرت دراميا في بعض أنحاء العام من فقر مادي إلى فقر روحي، واستطاعت الكنيسة أن تعمل بشكل أساسي خلال تجديد إيمان نفرد أو بعث الروح الدينية فيه، أو أن تعمل على إعادة بناء المجتمع العادى على أسس مسيحية؛ مما يعنى محاولة الوصول بالعمل إلى الشكل الجماعي أو أن تحاول جعل كنيسة مجتمعا حصل على الخلاص من الخطايا redeemed Society لتكون ـ أي لكنيسة \_ مختلفة اختلافا واضحا عن البيئة التي تعيش فيها. كانت المعارضة البارثية Barthian opposition لحركة الإنجيل الاجتماعي Social gospel إحياء ينطوى على لمعارضة الظاهرية لهذا الاتجاه الكلاسي المتمثل في بث الشعور الديني في الأفراد أو حياء المشاعر الدينية فيهم، وكانت هناك إشارات إلى أن مجلس الكنائس العالمي the world Council of Churches بناء على الأسس التي أرستها حركة الحياة والعمل the Life & Work Movement التي عقدت مؤتمرات عالمية في ستكهولم في سنة ١٩٢٥ وفي أكسفورد في سنة ١٩٣٧ \_ كان \_ أي مجلس الكنائس العالمي \_ لايزال يسعى بجد طريقا إلى المؤتمر الأخير (الذي عُقد في أكسفورد)، وأكثر ثمار هذا التراث جدارة بالملاحظة هو هذه الفقرات المشهورة التي وردت في اجتماعات أمستردام للمجلس العالمي World Council في سنة ١٩٤٨:

"يجب أن ترفض الكنائس المسيحية الإيديولوچية الشيوعية والإيديولوچية الرأسمالية المتطرفة الداعية لعدم التدخل الحكومي في الشئون الاقتصادية إلا بالقدر المسيط الضروري لصيانة الأمن الظاهري والملكية الشخصية ـ Laissey faire Capi البسيط الضروري لصيانة الأمن الظاهري والملكية الشخصية ـ talism ولابد للكنائس أن تبعد الناس عن الوهم القائل بأن هاتين الإيديولوچيتين قدمت لمتناقضتين المتطرفتين هما الخيار الوحيد أمام البشرية، فكلتا الإيديولوچيتين قدمت

وعودا لم تستطع إنجازها. فالإيديولوجية الشيوعية ركزت على العدالة الاقتصادية ووعدت بأن الحرية ستأتى - بشكل تلقائى - بعد اكتمال الثورة، والرأسمالية ركزت على الحرية ووعدت بأن العدالة ستأتى بعد ذلك كمنتج فرعى للمشروع الحر، وقد أثبتت الأيام أن هذا أيضا وهم. إنها مسئولية المسيحية أن تبحث عن حلول جديدة خلاقة لا تسمح للعدالة أن تحطم الحرية ولا تسمح للعرية أن تحطم العدالة ".

تلك هي أهم المقولات الاقتصادية التي نتجت عن البروتستنطية الحديثة، لكن كيف نظر العلمانيون التقدميون في عالم الثقافة الغربية للتأثيرات الاجتماعية للمجلس العالمي الآنف ذكره؟ إنه لأمر بعيد الاحتمال أن أي تغيير في الروح سيكون ناشئًا عن تحول مزامن لجماهير من البشر إلى البروتستنطية، فتجارب التاريخ تفيد أن المجموعات الصغيرة عادة ما تكون هي المصدر المعتاد لكل تغيير فعال. ومن المؤكد أنه لم تكن هناك أي اقتراحات خطيرة للبروتستنط مساوية لمنظمات اتحاد العمال الكاثوليكي الروماني Roman Catholic trade union Organizations وغير ذلك من الجماعات السياسية. ففي الفترة من سنة ١٩٢٩ كاد التراجع عن الاشتراكية كتعبير اجتماعي عن المسيحية \_ يكون كاملا، لقد كانت الاشتراكية \_ قبل التراجع عنها \_ هي مفتاح الطريق الذي اقترب عن طريقه مسيحيون كثيرون ـ خاصة رجال الدين منهم ـ من العالم، حتى إنه في الفترة من ١٩٢٩ إلى ١٩٣٩ نُعم القديس فرنسيس الأسيسي St. Francis of Assisi بشعبية واضحة ذات بعد طقسى (رمـزى) ليس في دوائر الكنيسة العليا فحسب High Church circles . لكن كلما أصبح من الأوضح أن الأزمة المعاصرة لم تكن مجرد أزمة فقر، وإنما هي أزمة انهيار أي شعور بالمشاركة (انهيار كل إحساس بالجماعة) في الأمم الصناعية الكبري، فالبروتستنطية في حاجة إلى أن تصبح أكثر وعيا ـ مما هي عليه الآن ـ بأن التفكير الاجتماعي المسيحي يجب أن يكون قادرا على أن يبدأ مُنطلقًا من المجتمع السيحي الحي المرئي، وأن تقدم \_ على الأقل \_ بعض الإنكار للمستويات العرجاء للعصر، وأن تُوجد مركزًا للحياة المشتركة في حقيقة القربان المقدس (اليوخارست)، ولم تُبِدُ الرهبانية الأنجلو-كاثوليكية أكثر من مجرد إيماءة في هذا الاتجاه لأن نظام العزوبة أو التبتّل (التفرغ للعبادة وعدم الزواج) يبعد المجتمع الديني عن الاحتكاك المقنع بالنظام الاجتماعي. أما التجارب اليوتوبية Utopian فقد انقضى عهدها، وكان يتعين على العالم الغربي أن يخوض حربًا دفاعًا عن ممتلكاته من أجل الكنيسة. اليروتستنطيَّة \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

#### الإرساليات فيما وراء البحار

كانت فكرة تحقيق المجتمع المسيحي كامنة في كثير من المشروعات التبشيرية، ففي الصين أو الهند ظهر تناقض حاد لا مهرب من ظهوره خلال القرن التاسع عشر بين المسيحية وبيئتها، وإن كان هذا التناقض \_ إلى حد ما \_ فرضته اتجاهات العقائد المحلية الراسخة على المسيحيين. ويمكن أن يرى المرء بموضوعية نوعًا آخر في منظر المراكز التبشيرية المنعزلة مواقعها نسبيا، مما يبرهن على صدق المسيحية بتقديم الخدمات والتضحيات، ويتدعم وضع هذه المراكز بإيماءات ذوات دلالة كإقامة كاتدرائية زنجبار Zanzibar في موقع كان يشغله فيما مضى سوق للرقيق. وأحيانا كان التنافض حادا جدا حقا، فقد قال الأسقف جيمس هننجتون Hanningtan للقابضين عليه من أهل البلاد قبل أن يقتلوه بوقت قصير قرب سواحل بحيرة فكتوريا نيانزا Victoria Nyanza في سنة ١٨٨٥ : "إنني على وشك أن أمـوت من أجل البـاجندا Nyanza واشتريت الطريق إليهم بحياتي". كان هذا جزءًا من الفتنة والسحر اللذين أحبت الكنائس البروتستنطية أن تغلف "بهما العمل التبشيري، وهو الأمر نفسه الذي جعل أسقف لاهور يقول إن "موتة واحدة في مضمار التبشير أفضل من ست حيوات في أرض الوطن". فتعليم الإرساليات للعبادة وإقامتها للمدارس والمستشفيات وتقديمها النصح والإرشاد في مجالات الزراعة والحرف الأخرى ـ كل ذلك دليل لا يمكن إنكاره على أن نوعًا من البشر ذوى لون خاص كانوا يحاولون أن يفعلوا شيئًا طيبا في الأساس لبشر آخرين ذوى لون مختلف عن لونهم \_ وقد شكّل هذا جملة حقائق موضوعية التفتت إليها الكنائس الغربية بحيرتها. لقد بدا ما حققته البروتستنطية من مكاسب في العالم الجديد تعويضا موازيا لخسائرها في العالم القديم، وأن العقيدة البسيطة لهؤلاء البدائيين Savage المتحولين إلى المسيحية كانت تجرى مقارنتها بتعاطف مع الشكوك المعقدة لأولئك الذين بلغوا في سلم الحضارة درجة عالية. وكان أمرًا مؤثرًا بما فيه الكفاية أن المسيحية استطاعت أن تشق طريقا في بلاد ظلت متمسكة بعقائدها الخاصة (غير المسيحية) لعدة قرون.

ويمكن تقسيم الجهود الإرسائية الپروتستنطية إلى مرحلتين: قبل الثورة الفرنسية، ويمكن تقسيم الجهود الإرسائية المحدانية Baptist وبعدها. وقد بدأت المرحلة الثانية بتأسيس الجمعية الإرسائية المعمدانية Missionary Society في انجلترا في سنة ١٧٩٦. وسرى الاندفاع بقوة بين الإنجيليين، وعندما أُسست إرسائية لندن the London Missionary Society في سنة ١٧٨٥ كان

هذا يعنى أن تضم كل الإنجيليين المتعاطفين، رغم أنها \_ من الناحية العملية \_ كانت تعتمد ـ بشكل أساسى ـ على أعضاء الأبرشيات الإنجليزية المختلفة (التي تتمتع كل منها باستقلال ذاتي) English Congregationalists. وأسس الإنجيليون الأنجليكان جمعيتهم الخاصة بهم وهي الجمعية الإرسالية الكنسية The Church Missionary Society في سنة ١٧٩٩، وذلك بعد تأسيس مجموعتين أخريين في اسكتلندا في سنة ١٧٩٦. ودائما ما كان العمل التبشيري يتطلب أكثر من الجهود الطائفية الخالصة، وفي سنة ١٨٩٩ تأسست جمعية الدعوة الدينية Religious Tract Society لنشر الأدب المسيحى - بقدر الإمكان - على أوسع نطاق. وفي سنة ١٨٠٤، تأسست جمعية الكتاب المقدس للبريطانيين والأجانب British and Foreign Bible Society بهدف التركيز على نشر الكتاب المقدس وطرحه بأقل الأسعار وإنتاج ترجمات جديدة له. ويُعد إنشاء هيئة المفوضين الأمريكية للإرساليات التبشيرية American Commissioners for Foreign Missions في سنة ١٨١٠، إشارة إلى دخول الولايات المتحدة الأمريكية هذا الميدان. ونظمت الجمعية الإرسالية الميتودية الوزلية The Wesleyan Methaodist Missionary Society في سنة ١٩١٨/١٩١٧ على أسس مشتركة بين الطائفتين، لكن جابيز بُنْتنج Jabez Bunting كان يعد الطريق منذ موت توماس كوك Thomas Coke وليبدأ إرسالية وزلية في سيلان في سنة ١٨١٤. وكانت المحاولة الدالة على الثقة بالنفس إلى حد ما هي محاولة الإنجيليين في إنجلترا نشر حركة إحياء المشاعر الدينية revival في القارة الأوروبية، وبطبيعة الحال فإن هذا الجهد أقل ارتباطا بالجهود التبشيرية الآنف ذكرها. وفي نهاية الحرب الفرنسية حققت الوزلية بعض النجاح خاصة في جنوب فرنسا، وأدى هذا إلى إيجاد مستمعين أجانب للحركة (الجماعة) الأرمينيانية Arminianism التي اعتبرت حركة ثانية، وفي هذا الوقت ظهرت حركة (جماعة) كلڤنية قادمة من چنيڤ، وهناك قام روبرت هلدين R. Haldane المعمداني الاسكتلندي بالمساعدة على إطلاق حركة إحياء للمشاعر الدينية ظلت تعرف بهذا الاسم the Reveil حتى سنة ١٨١٧. (المعنى الحرفي للمصطلح the Reveil هو اليقظة أو نوبة الصحيان). وساعدت الأموال الإنجليزية في تقديم الرواتب للوعاظ الجوَّالين الذين أعادوا بعث الكلفنية التقليدية عبر سويسرا وفرنسا إلى هولندا. وظهرت على المدى الطويل جمعيات وإرساليات جديدة نتيجة هذه المساعي. وقد يجد المرء أنه من الضروري أن يسأل عن العوامل التي سببت هذا التوسع التبشيري الواسع والملحوظ في هذه الفترة، ويمكن للمرء ـ بالكاد ـ أن يفترض أن لهدف الرئيسي للإرساليات، كان إقناع أوروبا بصدق المسيحية بإظهار تطبيقها الناجح في أفريقيا. ومن ناحية أخرى فإن السؤال لا يكون صحيحا تماما إذا افترضنا أن هذا كان بداية الاهتمام البروتستنطى بنشر الإنجيل خارج أوروبا وأمريكا، فقد كان هذا مقبولا \_ بيسر من وجهة النظر التي شاعت في القرن التاسع عشر \_ للمبالغة في جذب هتمام الناس بأمور الإرساليات، فالحقيقة أن تحول اهتمام الناس إلى النشاط الإرسالي - كان في ذلك الوقت - متمثلا في مجموعات صغيرة، والحقيقة أن تلك لدول الأوروبية التي كان لها ممتلكات فيما وراء البحار، قد بذلت بعض المحاولات منذ لبداية لتحقيق التزامها إزاء مستعمراتها ورعاياها. وقد فعل البرتغاليون والإسيان ـ في طليعة السباق ـ هذا في أمريكا الجنوبية والشرق الأقصى، رغم أن النجاح المبدئي لدهش للكاثوليكية الرومانية في اليابان يكاد يكون قد ضاع تماما في ثلاثينيات القرن السادس عشر، وبعد هذا الوقت أوصدت اليابان أبوابها في وجه التأثير الأوروبي حتى منتصف القرن التاسع عشر. وكان التبشير في الصين إنجيليا على نطاق واسع، رغم التراجع الخطير في القرن الثامن عشر، ومن الطبيعي تماما أنه لم يكن هناك جهد إرسالي بروتستنطى في المستعمرات الفرنسية والإسبانية والبرتغالية، ولا في المحطات التجارية التابعة لهذه الدول.

وعلى أية حال، فإن المراكز التجارية الپروتستنطية كانت مُهملَة تماما، ففى جزائر الهند الشرقية الهولندية ازدهرت كنيسة الدولة الإصلاحية State Reformed Church الهند الشرقية الهولندية ازدهرت كنيسة الدولة الإصلاحية الكنيسة على الأقل وفيها تمت ترجمة الكتاب المقدس إلى المالاوية Malay وكان بهذه الكنيسة على الأقل عضو في سنة ١٨١٥. وفي القرن الثامن عشر، حققت التقوية Pietism وما انشعب منها ـ المورافية Moravianism ـ معظم ما كانت تصبو إليه، فقد بدأ المانيان من هيل Halle عمليات تبشيرية في مركز تجارى دانمركي في ترانكوبار Tranquebar من هيل جنوب الهند في سنة ١٧٠٦، واستمرت المجموعة اللوثرية التي كونوها بدعم دانمركي وإنجليكاني حتى يومنا هذا. لم تصبح الهند تحت السيطرة السياسية المركي وإنجليكاني حتى يومنا هذا. لم تصبح الهند تحت السيطرة السياسية البريطانية مجبرة على السماح للإرساليات بدخول المنطقة، وفي الشمال ذهب هانز إجيد Hans Egede إلى جرينلاند Greenland في سنة ١٧٢١ وبدأ تأسيس إرسالية

الإسكيمو Eskimo Mission التي التحق بها الموراڤيون الذين وصلوا في سنة ١٧٣٣. والذين هاجموا لابرادور Labrador في الخمسينيات من القرن الثامن عشر، وأرسل القائد الموراڤي زنزندورف Zinzendorf أيضا بعثة تبشيرية إلى السود في جزر الهند الغربية الدانمركية في سنة ١٧٣٢. وفي المستعمرات الثلاث عشرة راح عدد الألمان يزيد بشكل ثابت في القرن الثامن عشر، وفي سنة ١٧٤٢ وجد هيل Halle أنه من الضروري أن يرسل ه. م. موهلنبرج Muhlenberg لتتظيمها على أسس دينية مناسبة. وخلال هذه الفترة حاولت كنيسة إنجلترا - مثلها مثل كنائس الدول الأخرى - أن تحقق واجباتها إزاء المستعمرات وتقدم خدماتها لمواطني إمبراطوريتها المتنامية. وفي سنة The Society for the Propagation of the الأنجيل نشر الإنجيل ١٧٠١، تم تأسيس جمعية نشر الإنجيل Gospel وعقدت اتفاقات مع القادة الدينيين اللوثريين، وكانت مسئوليتها الرئيسية أن تجد قسسنًا Chaplains للعمل في المستعمرات. وما هو جدير أن نتذكره أنه عندما أبحر چون وزلى قاصدًا چورجيًا في سنة ١٧٣٦ كان يفكر في تحويل الهنود الأمريكيين (الحمر) إلى الإنجيلية. وفي الطرف الجنوبي لأفريقيا كان هناك مركز تجاري هولندي صغير، قدم له العون - المورافيون الذين كانوا يعملون في مجال تبشير الهوتنتوت Hottentots من سنة ١٧٣٧ إلى سنة ١٧٤٣. أما في شمال أفريقيا فقد أوصد المسلمون الأقوياء vigorous باب المدخل الطبيعي للمناطق الداخلية في أفريقيا، ولم تنجع إرساليات القرن التاسع عشر في التوغل في البلاد الإسلامية إلا قليلا، وتفترض التقارير الحديثة أن المبادأة، يمكن أن تنتقل في غرب أفريقيا للإسلام ـ ببساطة.

ورغم كل هذا، فإن السنوات الأولى من القرن التاسع عشر ـ بشكل عام ـ شهدت بداية مشروع پروتستنطى للتبشير خارج أوروبا وأمريكا. وربما لم تكن هناك حاجة لتوجيه نقد شديد للجهود القليلة التى بذلتها الإرساليات فى المرحلة الأولى للتبشير تلك الجهود الضئيلة التى سادت الفترة من سنة ١٥٠٠ إلى سنة ١٧٥٠ والتى شهدت التوسع الأوروبى الذى كان قصب السبق فيه لفرنسا وإسپانيا والپرتغال ـ أكثر من أن نركز على أنه فى هذه الفترة ذاتها أسهمت الدول الپروتستنطية بسهم وافر فى تجارة الرقيق ونقله من أفريقيا إلى أوروبا، كما أظهرت فى الوقت نفسه قليلا من الرحمة في تعاملها مع الهنود الأمريكيين (الحمر)، لكن التحول المفاجئ عن تراث الدفاع عن تجار الرقيق والمعاملة السيئة للهنود الحمر، تُعد علامة فارقة فى تاريخ المسيحية، فمعرك الرقيق والمعاملة السيئة للهنود الحمر، تُعد علامة فارقة فى تاريخ المسيحية، فمعرك الإنجيليين مع مالكى الرقيق دمغت الجمعيات الإرسالية التبشيرية بطابعها، وكانت هنه

الجمعيات أيضا إنجيلية فى السنوات الأولى، وبهذه الملاحظة الإنجيلية الموثقة، فإن أولئك الذين كانوا يرفضون مبدأ الرق يمكنهم تقديم المسيحية مبرأة من الاعتماد التام على التقنينات الاقتصادية للغرب. وقد اتخذ فرانك وستون Frank Weston هذا الموقف عندما شن حربا ـ باعتباره أسقف زنجبار ـ ضد استخدام العامل الأفريقى ـ عن طريق السخرة ـ فى شرق أفريقيا بعد الحرب العالمية الأولى.

ويجب ألاَّ يبالغ المرء في عمق هذا التحول أو في كونه مفاجئًا، فمن الناحية اللاهوتية فإن هذا التحول قد اتخذ سبيله للوجود، على الأقل، منذ بدأ رتشارد بكستر Richard Baxter ) في يوم في منتصف القرن السابع عشر في تعديل عقيدة كلفن التقليدية. فأصبح من المألوف الحديث كما لو أن كلفن ذكر ـ بالكاد ـ عقيدة الحير أو القضاء والقدر خيره وشره من الله أو التعين المسبَّق في كتابه In the stitutes والتركيز على أن لاهوته قد تحول إلى القول بالمعنى الحي لسلطة الله القاهرة التي لا جدال فيها. وقد يجوز أن نجعل الأمر كذلك (أي تعديل آراء كلڤن وتلطيفها في هذا الموضوع)، لكن يبقى صحيحا من الناحية التاريخية أن أهل القرنين السابع عشر والثامن عشر قد فهموا التراث الجنيقي Genevan tradition (الكلڤني) بطريقة أخرى، وأن طول انشغالهم بفكر كلفن كان منصبا بشكل أساسى على إصراره العنيد على اتخاذ قرارات قاسية (مرعبة) terrible decrees كانت لا تزال حية عند المشرين الميتوديين الأوائل، الذين قضوا فترات طوالاً يندهشون هل حقا كُتبت أسماؤهم في قائمة أولئك المدانين الذين سيخلدون في جهنم من الأبد إلى الأبد، أو بألفاظ أخرى هل سُجلت أسماؤهم في اللوح المحفوظ بشكل مسبق مع من كان مصيره إلى جهنم - وكان هذا في الوقت الذي كانوا فيه يناضلون من منطلق أدائهم لتبرير الخطية، فالافتراض القائل أن الله لو أراد إنقاذ save (تخليص) الهنود والصينيين لفعل ذلك بطريقته الصالحة- مثل هذه الفكرة كانت مفيدة لكثيرين ربما كانوا حقا معارضين للجهود الإرسالية لأسباب أخرى، إن خطورة الاعتقاد في أن الله يمكنه أن يربط كل أجناس البشر بقضاء وقدر محتومين (الجَبْر أو التَّعِينِ المُسَبَّقِ واللفَظُ الأخيرِ هو الذي يستخدمه الإخوة المسيحيون) يمكن أن نراه بوضوح في جنوب أضريقيا هذه الأيام. لكن منذ الوقت الذي كتب فيه شارلز وزلى مثل هذه الفقرة التالية: "من أجل الكل، من أجل الجميع، مات مُخلِّص" ـ وقوله مخلص بإضافة ياء المتكلم my لم يكن أقل مدعاة للدهشة لمعاصريه ـ وعاشت ترتيلاته حياةً لحياتهم ولعبت دورا كبيرا في تعديل اللاهوت الإنجيلي بشكل عام.

٧٧٨ ---- موسوعة الأديان الحية

وقد جرى عمل الكثير إزاء الفكرة التى مؤداها أن العمل الإرسالى الپروتستنطى قد تأخر بسبب افتقاد التنظيمات الديرية. إلا أن المقابل الپروتستنطى المثل فى الجمعية التبشيرية قد برهن على أنه مؤثر وفعال أيضا. وكانت هذه المؤسسات أمثلة نمطية للعواطف الإنسانية التى ظهرت فى القرن التاسع عشر لمركزة وتنظيم المؤسسات الخيرية التى توزع أموال البر والإحسان، وتعمل على تعزيز السعادة الإنسانية ... فالمجتمع فيه سعة لكل أنواع العمل الصالح بلجنة ذات خبرة فى جمع المال على مستوى الدولة، وبالكتابة ونشر الدعاية وتوزيعها، وفى إيجاد العاملين وتدريبهم وفى إدارة المعارك السياسية لتحقيق الأهداف المطلوبة إن كان ذلك ضروريا، فكل ذلك يعتمد على الزيادة المُطرّدة فى ثروة بريطانيا والولايات المتحدة، لأن الجمعية التبشيرية (الإرسالية) تتوقع أن يفتح المسيحيون أكياس نقودهم ليدفعوا للأغراض الإرسالية.

هذه الثقة في قوة المؤسسة أو المنظمة انتقل من فرد إلى فرد مشفوعا بثقة طبيعية \_ إن لم تكن تراچيدية - في الحضارة الغربية. فالمبشر البروتستنطى وجد نفسه في هذا التاريخ الحديث في أزمة \_ إنها أزمة الالتقاء بثقافات أو حضارات مختلفة عن الثقافة أو الحضارة المسيحية. ولا بد أن نقيم حديثنا على أساس أن الأزمة ظهرت في الجزء الأول من القرن- فقد كان الغربيون ميالين للشعور بأنه لا توجد أزمة حتى تحدى العصيان والتمرد سلطانهم. لقد كان الافتراض الذي فرض نفسه على عقول معظم الإنجيليين عندما شرعوا في عملهم التبشيري هو أن الثقافات الهندية والصينية واليابانية إما ثابتة لا تتطور وإما أنها في حالة انهيار، كما افترضوا أن الأفارقة لا يكادون يكونون ذوى ثقافة على الإطلاق. وعن الأفريقيين كتب روبرت موفات Robert Moffat "يجب أن تسبق الإنجيلية الحضارة : فلا شيء أقل من النعمة الإلهية يمكن أن يصلح قلوب هؤلاء البدائيين Savages، وبعد هذا يأتي دور العقل". ولا يجب أن ينسى المرء أن الإرساليين كانوا واعين بالتحسن الكبير والحديث في النظام العام ومراعاة آداب السلوك اللذين حدثا في أوروبا في الفترة من ١٧٥٠ إلى ١٨٥٠، وكان الإرساليون مخلصين تماما وإنجيليين بمعنى الكلمة ومسلحين بالمزايا المادية والروحية للغرب وبذلوا قصارى جهدهم للمتحولين على أيديهم ولثقافتهم وناضلوا لجمعهم تحت صليب المسيح. لكن فروض هؤلاء الإرساليين الآنف ذكرها كانت خاطئة من ناحستين فالثقافات الشرقية كان فيها قدر كاف من الحيوية يمكّنها من استيعاب مزايا الغرب العلمية والتعليمية دون قبول المسيحية. لقد بدأ أصحاب هذه الثقافات في إصلاح ثقافتهم القديمة لا رفضها، كى تدخل المسيحية فترة تسامح غير مؤكد، ومن ناحية أخرى وجدنا فى بعض أنحاء أفريقيا فترة فاصلة مرعبة راح فيها النظام القبلى يعربد ويحطم دون وجود نظام بديل يحل محله، وقد أساءت الحكومات وكذلك الإرساليات فهم هذه النظم القبلية. ومع هذا، فقد أنجزت الإرساليات أكثر مما كان متوقعا بعملها المتواصل الدءوب. وبصرف النظر عن تأسيس الكنائس، فقد علمت الإرساليات الشرق the East أن يجعل للحياة الإنسانية قيمًا جديدة وأن يتذوق معنى التعاطف والتواصل الوجدانى، كما أنها منعت أفريقيا من أن تمر ببساطة من طغيان الخرافة إلى طغيان الاقتصاد.

#### الحركة العالمية (المسكونية)

أدَّى المشروع التبشيري في القرن التاسع عشر، بشكل عام - خدمة كبرى للبروتستنطية، فقد تبين من خلاله كم كان الانقسام إلى طوائف وجماعات أمرًا خطيرًا حقًا داخل البروتستنطية. فاللوم القديم الموجه للبروتستنطية والذى مؤداه أنه يوجد في المبادئ البروتستنطية صدع أو انشقاق حتمى على نحو ما، يجعل الانقسام إلى أقسام ومن ثم إلى فروع وهكذا دواليك أمرًا لا مفر منه، مما سيؤدى في النهاية لوجود عدد من المذاهب والفرق البروتستنطية بعدد البروتستنط أنفسهم، وهذا يبدو واضحا ـ بجلاء \_ في مجال الإرساليات التبشيرية. وفي سنة ١٨٠٧ عندما أصبحت جمعية لندن الإرسالية London Missionary Society أول إرسالية تدخل الصين، كانت الكنيسة الكاثوليكية (الرومانية) تبشر بالفعل هناك \_ بمفردها \_ طوال ثلاثمائة سنة. وفي سنة ١٩٠٠، تضاعف عدد الإرساليات اليروتستنطية بسرعة كبيرة حتى أصبح هناك ثلاث وثلاثون إرسالية أمريكية وثلاث وعشرون بريطانية واثنتا عشرة جمعية إرسالية قارية Continental missionary Societies. وفي بعض الدول، سرعان ما أدت قضايا اللون والوطنية المحلية إلى ظهور مذاهب جديدة، فهناك على سبيل المثال ثمانمائة كنيسة بُنتُويَّة churches Bantu مستقلة في جنوب أفريقيا. لقد اتضح بالفعل كيف أنه في الليبرالية، والإنجيلية، والأنجلو-كاثوليكية، حاول المشروع التبشيري، والفكر الاجتماعي والبروتستنطية أن يلتقوا مع تيارات العالم الحديث. ويبقى الآن أن نضع في اعتبارنا هذه التطورات في علاقتها بالحركة العالمية (المسكونية) وهي الجهد العامل على تجميع الكنائس معا مرة أخرى؛ مما ربما سيكون أعظم إنجاز پروتستنطى لصالح المسيحية في هذا القرن. وتحقق الانتصار الأول لهذه الحركة في سنة ١٩٤٨، عندما كونت أكثر

المؤسسات الكنسية البروتستنطية أهمية مع عدد من الكنائس الأورثوذكسية \_ مجلس الكنائس العالمي في أمستردام، الذي يهدف في الأساس لتطوير الوعى العالمي (المسكوني) للبروتستنطية.

ولا شك أن الليبرالية ساعدت على تبديد الحواجز اللاهوتية بين الكنائس في والأساس الرسمى للمجلس العالمي ـ وهو ليس كنيسة عالمية ـ هو اشتراك الكنائس في أن تقبل ربنا يسوع المسيح كرب وكمخلِّص .-Sour Lord Jesus Christ as God and Sa وخمسين عاما مضت كان لابد من viour . وليس هذا بالأمر الغامض لكن منذ مائة وخمسين عاما مضت كان لابد من عمل أكثر لما هو ضرورى لجمع بعض الكنائس معا . لقد تجاوزت الليبرالية كل الحدود والحواجز الطائفية، وكان رد الفعل إزاءها أيضا يتسم بالعمومية؛ مما يعنى أن البروتستنط في كل مكان يشاركون في الاهتمام بالعودة إلى لاهوت يتقبل فروض الكتاب المقدس، ويأخذون بمزيد من الاهتمام ما قاله بالفعل مصلحو القرن السادس عشر. هذا التغير في الاتجاه استلزم تعاملا جديدا مع بعض القضايا المتعلقة بالكتاب المقدس التي قررت الليبرالية حلها . وسيكون من الشائق أن نرى كم طال أمد المواجهة اللاهوتية الشائعة الشائعة ما يعد مكسبا هائلا يضاف لرصيد المستقبل .

لقد كان الدور الاجتماعي والاقتصادي للكنيسة دائما مصدرًا للانقسام لا ينقطع ففي التراث الإصلاحي غالبا ما تصبح كنيسة واحدة مرادفة للطبقة الحاكمة بل وقد بُذلت جهود كثيرة لمعالجة هذا الوضع في القرن التاسع عشر وقد سهل هذا ـ على سبيل المثال ـ الانشقاق بين كنيسة إنجلترا والكنائس الإنجليزية الحرة. ولم تكن هذه مشكلة پروتستنطية خالصة، ففي روسيا ناضل الأورثوذكس مع حق الطرد dissent منذ القرن السابع عشر، وقام المناهضون للإكليروسية anti-Clericalism (المناهضون التدخل الإكليروس في السياسة) من المثقفين في بعض الدول بوظيفة مشابهة، فزيادة لتدخل الإكليروس في السياسة) من المثقفين في بعض الدول بوظيفة مشابهة، فأوباد علمنة الدولة الحديثة جعلت البروتستنطية تعتمد على مواردها الخاصة، فأصبح تلقي الدعم من الدولة أمرا مرفوضا ـ هذا إذا لم يكن المقصود هو التدخل في كل الأحوال ـ كما أن الارتباط بمجموعات اجتماعية معينة لم يكن يحقق إلا القليل من الوضعية الاجتماعية، ونتيجة لهذا أصبحت الكنائس البروتستنطية أكثر استقلالا في المجالين: الاجتماعي والاقتصادي، وقد سبق أن أشرنا إلى إعلان المجلس العالى بشأن الشيوعية

البروتستنطيَّة \_\_\_\_\_

والرأس مالية، ف في نفس الوريد (المجال) لاحظ المجلس أنه منذ أن زعمت الدول الوطنية الحديثة أنها قانون حتى لنفسها Law unto themselves، احتاج المسيحيون أن يصبحوا أكثر وعيا بالتوتر القائم بين الدعاوى الأخلاقية بإله قادر حاكم، والدعاوى السياسية بدولة قادرة حاكمة. ولم تؤدّ مثل هذه المقولات لفعل في الكنائس الفردية، وإنما عدلت من سلوك الأفراد. ومن وجهة النظر العالمية (المسكونية)، فإن ما كان خلال المجلس العالمي هو كيان عام من الآراء والسياسة الاجتماعية، إنه أعرض في تعاطفه ومشاركته الوجدانية من أية مجموعة فردية أو كيان فردي يمكن أن يكون. وقد قلل هذا من الحاجة للانقسام حول القضايا الاجتماعية، رغم أنه من الضروري أن نتذكر أن هذه الأمور مثل قضية اللون لم تستقر عن طريق القرارات.

لقد كان الإسهام الإنجيلي لإعادة توحيد حركة في البروتستنطية إسهاما كبيرا. وقد تتبع بنجت سندكلر Bengt Sundkler مؤرخ الكنيسة المتحدة لجنوب الهند، أصولها منذ الإحياء الإنجيلي في القرن الثامن عشر الذي لفت الأنظار إلى حقيقة أن الإنجيلية كانت رسالة على اتساع العالم مستندة على كل الكنائس، وقد ترك عمل الوزليين ـ في المجتمعات الميتودية ـ مؤسسات كنسية لا هي مرتبطة بشكل دائم بالتراث المسيحي البروتستنطى ولا بالتراث الأسقفي البروتستنطى وكانت قادرة على أن تكون وسيطا بينهما. واللاهوت السمح generous للإحياء، بشُّر به وترنَّم به كل إنجيلي في القرن التاسع عشر، وتغلغل في كل مكان خاصة في كتب الترانيم التي استقت محتواها من كل العالم المسيحي. وعلى أية حال، فهذا التراث الإنجيلي العام يصبح أقل أهمية في تقديم يد المساعدة إذا وصلنا للمناقشات الفعلية في مجال طرق إعادة توحيد الكنيسة. فإعادة التوحيد قد تعنى دمج الطوائف التى تختلف طرائقها فى التفكير حول طبيعة الكنيسة اختلافا أساسيا. وفي الماضي، اعتقدت كثير من المجتمعات البروتستنطية أن التكوين المثالي للنظام الكنسي الذي يجب أن تحتذيه كل المؤسسات الكنسية قد ورد في الكتاب المقدس. وقد أخذ الاستقلاليون Independents والمشيخيون Presbyterians في القرن السابع عشر بوجهة النظر هذه، ومازال البعض يأخذ بها. والكنائس المعمدانية من عادتها أن تمارس تعميد البالفين كإجراء طبيعي، وأن تنظر للإدارة الذاتية للكنائس المحلية باعتبارها أمرا أساسيا للحكومة الموحدة كما ينظر الأنجليكان لحكومة الأساقفة في الكنيسة episcopacy . والوزليانيون ـ في بواكير القرن التاسع عشر ـ رغم أنهم لم يشاركوا في الرغبة في معارضة سحب اعتراف الدولة بكنيسة

إنجلترا، إلا أنهم كانوا ما زالوا مستطيعين ـ عند الحاجة ـ أن يقولوا بأن الميتودي Methodism متلك التركيب الكامل الخاص بها مما يجعلها متحررة من الدولة ومر حكومة الأساقفة في الكنيسة. وبعض المؤسات الدينية اللوثرية \_ والكنيسة الأمريكيا اللوثرية سينود ميسوري (Missouri Synod) واحدة منها ـ اتخذت موقفا متطرفا من حيث قصر حرية الكنيسة حتى لا تتحرف عقائديا عن التفسير اللوثري للكتاب المقدس. ان تأثير كل القوى التي ناقشناها لتونّا وكذلك تأثير الإحيائية الجديدة New-Revi إن تأثير كل القوى التي ناقشناها لتونّا وكذلك تأثير الإحيائية الجديدة الحرية، أما الاعتقاد في الوحدة والمئك كان لا بد أن يعطى أهمية كبري لفكرة الحرية، أما الاعتقاد في الوحدة المائية المسيحية المشاركة في حياة المسيح، أكثر من كونها المؤتلفة والسس اتفاق عقائدي. انطلاقا من وجهة النظر هذه، فقد كان ما حدث هو أن المرء يجب أن يكون حرا في أن يبشر بإنجيل التخليص من الخطية-gospel of redemp عن يسلموا أنفسهم لحقيقة الخلاص، والبشر الذين يشتركون في هذه العاطفة من أجل أرواحهم يمكن أن يجدوا طريقا للعمل معا. وهذا الوضع يختلف أو ينفصل عن الليبرالية بفعل عنصر عقائدي قوي.

والاعتقاد بأن المسيحيين رجالا ونساء قد صاروا كيانا واحدا بالاعتقاد المشترك في السيح، بدا عاطفيا على نحو خطير الكثيرين من الأنجلو ـ كاثوليك في القرن التاسع عشر، إذ كانوا ميالين أكثر للبحث عن وحدة الكنيسة بتضخيم أهمية النظام الكنسي أكثر من ميلهم إلى التقليل من أهميته، وفكروا في البداية أنهم بفعلهم هذا (تضخيم أهمية النظام الكنسي) قد يتيحون قدرا أكبر من التفاهم مع روما (الكاثوليكية أهمية النظام الكنسي). لقد شعروا أن الحركة من أجل الوحدة Unity قد نشأت لأن الأنجليكان والليبراليين لم يأخذوا بعقيدة الكنيسة والكهنوت بشكل جاد، وفكروا أن النتيجة الوحيدة كانت غموضا أسوأ من الكفر، لقد ظنوا أن كنيسة إنجلترا يجب أن تكون راغبة في إجراء الوحدة الجديدة التي كان قد اكتشفها المجتمع الأنجليكاني على مستوى العالم كله منذ سنة ١٨٦٧، في الاجتماعات التي تُعقد كل عشر سنوات للأساقفة في قصر لامبث Lambeth مقر رئيس أساقفة كنتربري في لندن. هذا الاتجاء استمر حتى نهاية القرن التاسع عشر، عندما حدث تغيير قد يرجع في جانب منه لرفض الكاثوليك الرومانيين رفضا صارما الاعتراف بصحة النظم الأنجليكانية.

والحقيقة التي مؤداها أن ممثلي الأنجلو كاثوليك حضروا مؤتمر إدنبره الإرسالي العالى the Edinburgh World Missionary Conference في سنة ١٩١٠ تُعد علامة على مرحلة جديدة، فمنذ هذا المؤتمر بدأت الحركة العالمية (المسكونية) تتقدم بالفعل، فحضور الأنجلو كاثوليك الذين لم يكونوا يشاركون في مثل هذه الاجتماعات قبل ذلك ـ ينظر إليه باعتباره نتيجة جهد حركة الطلاب المسيحيين -Student Christian Move ment (هنا تتلاقى سطور التاريخ مرة أخرى بطريقة ساحرة ـ لأن حركة الطلاب المسيحيين S.M.C. يمكن أن نعود بها في الزمن إلى دوايت ل. مودى Moody الذي أدت حـمـلاته بين الطلبـة في سنة ١٨٨٦ إلى تكوُّن حـركـة الطلبـة المتطوعين Student Volunteer Movement للعمل في الإرساليات الأجنبية، وقد قيل إنه لم تستطع حركة تطوعية أن تتجز ما أنجزنه هذه الحركة في تقريب الكنائس بعضها من بعضها الآخر). ولم يكن مؤتمر إدنبره على وعي في اجتماعه الآنف ذكره أنه إنما يخطط لمؤتمر عالمي للكنائس، ولكن قرار الأنجلوكاثوليكية مكّن كنيسة إنجلترا من الدخول في الحركة العالمية (المسكونية) دون انشقاقات داخلية. ولم يعدل الأنجلو ـ كاثوليك من موقفهم العقائدي لكنهم أفسحوا مجالاً لمستقبل ممكن من خلال البروتستنطية. وهذا يعنى على المدى الطويل مزيدا من قبول فكرة أن مصطلحات مثل بروتستنطى ، وكاثوليكي، وإنجيلي، لم تعد تشير ببساطة لكيانات أو مجموعات محددة. وهذا كثير بالنسبة لما بُذل \_ تقليديا \_ لتجاوز الحدود بين الطوائف.

وهناك كثير من التفاصيل المتاحة عن الحركة العالمية (المسكونية)، ومازال أمامنا متسع في هذا البحث فقط فنعود إلى الحديث عن المجال الإرسالي حيث أكبر إنجازات الحركة، ونعنى به تأسيس كنيسة جنوب الهند في سنة ١٩٤٧. ففي هذه الكنيسة تم تسوية الأمور بين خمس إبرشيات أنجليكانية في إطار الكنيسة الميتودية لجنوب الهند، وكنيسة جنوب الهند المتحدة، وبدأ الاتحاد من سنة ١٩٠٨ بين معظم الإرساليات المستقلة Congregational المسيحية في جنوب الهند. هنا منذ البداية دخلت الكنائس غير الأسقفية.

#### خاتمة البحث

ليس هناك تعريف موجز ومفيد للهروتستنطية، فصعوبة الاحتفاظ بالتوازن بين دعاوى الكنيسة والروح الفردية صعوبة متأصلة في المسيحية وملازمة لها، ففي أوقات

ركز الپروتستنط على أهمية الفرد وركزوا على خطورة أن تبتلع الكنيسة النقاء الأول للمسيحية (المسيحية في نقائها الأول Primitive Christianity)، فكلمة الله التي هي فوق أي شيء آخر على الأرض التي هي وحدها الحارس ضد عبادة المؤسسات تعنى العودة الدائمة للكتاب المقدس لنقرأه بتواضع، فليس هناك مؤسسة بعينها من الكنيسة الكاثوليكية الرومانية حتى اجتماعات الكويكر Quaker قد عبَّرت في أي وقت من الأوقات عن كل ما في المسيحية من ثراء (خصوبة)، وكان تفسيَّخ الپروتستنطية في فترة ما بعد الحركة الإصلاحية، محاولة أمينة ـ كان لا بد أن تحدث ـ لاكتشاف ما في المسيحية من ثراء وخصوبة.

ومن ناحية أخرى، فإن الفكرة القائلة بأن الپروتستنطية هي حق الفرد في أن يعرف المسيحية لنفسه ويعتقدها لنفسه وأن يعني كنيسة صغيرة يلقى فيها عظاته ـ هذه الفكرة مبالغ فيها، ففكرة المشاركة لا بد لها من شاهد سواء بالنسبة للپيوريتاني أو الأنجليكاني أو الميتودي أو في الحركة العالمية (المسكونية). وفي الوقت الحاضر أصبح التركيز على الكنيسة أكثر مما كان عليه الحال في أي وقت مضى، كما قد يكون واضحا في الاهتمام المتجدد في ذلك الجانب من اللاهوت الإصلاحي (لاهوت الإصلاحيين)، وفي التجارب الليتورچية الواسعة الانتشار التي تعطى الطوائف المسيحية أفضل فهم لأنواع العبادة المختلفة. وربما ستستطيع الپروتستنطية ـ في هذه الحركات ـ أن تحقق تسوية دائمة لهذين الجانبين من جوانب المسيحية : خلاص الفرد من خلال التبرير بالإيمان من ناحية، وممارسة الحياة المسيحية المشتركة في الكنيسة من ناحية أخرى.

# (ه) الكنيسة الكاثوليكية بعد حركة الإصلاح الديني

### بقلم: ت. کوربیلشی مشرف کنیسة فارم ستریت

لقد ساد الوعيُّ الدينيُّ للعالم الغربي في القرون الأربعة الأخيرة ـ ما حدثُ أثناء حركة الإصلاح، لدرجة أنه من الخطورة بمكان أن نُبالغ في أهمية حركة الإصلاح عند تناولنا للكنيسة الكاثوليكية في الأَزْمنة الحديثة. لقد كانت تداعيات الحركة عميقة كما كانت التجربة نفسها (تجربة الإصلاح) وقورة، ومع هذا فلا بد أن نتذكر أن حركة الإصلاح كانت مجرد حدث واحد من بين جملة أحداث غير متشابهة مرَّت بها حياة الكنيسة (الكاثوليكية)، فبينما نجد أن تاريخ الجماعات البروتستنطية المختلفة لم يبدأ قبل القرن السادس عشر، فقد بقيت الكنيسة الكاثوليكية واعية بألف وخمسمائة سنة مضت، وقد صاغ هذا التاريخُ نظرتُها. وبالنسبة للكنيسة الكاثوليكية، فإن اللوثرية والكلفنية تَعدّان ما بين سلسلة طويلة من الهرطقات التي عملت على ليِّ شكل حقيقة المسيح وإبعادها عن مسارها العالى الصحيح، لخدمة مصالح مجموعة من الناس. وقد وصف و.ج. وارد W.G.Ward في عبارة شهيرة حال الكنيسية الكاثوليكية منذ قيام. اللوثرية بأنها "دولة تحت الحصار a state of siege"، وثمَّة معنِّي مضيد في هذا الوصف. لكن توسع الكنيسة (الكاثوليكية) خارج أوروبا وجهودها الكبيرة ومسعاها للتبشير في كل ركن من أركان المعمورة؛ لا بد أن يكون حاضرا في عقولنا لتصحيح الانطباع الذي مؤدًّاه أن الكنيسة (الكاثوليكية) كانت في ذلك الوقت كيانًا يبحث عن طريق لا أمل فيه للدفاع عن نفسه ضد الفناء.

وتبرير وصف وارد Ward الآنف ذكره ـ وهو صحيح إلى حد كبير ـ لا بد من البحث فيه في ضوء حقيقة أن محور النشاط الفكرى واللاهوتى للكنيسة (الكاثوليكية) هو أوروبا، حيث تأثيرات حركة الإصلاح بارزة. وفي مجلد يحاول تقديم عقائد الجماعات الدينية المختلفة فسيكون الاهتمام الأساسى ـ بالضرورة ـ لاهوتيًا وفلسفيًا. ولم تكن الكنيسة في أيِّ وقت من الأوقات مهتمة ـ بشكل أساسى ـ باللاهوت، فمهمتها

(رسالتها) هو تعليم حقيقة المسيح حتى يؤمن الناس به ويؤمنوا بأنهم قد يجدون طريق الخلاص. وكان رد فعل الكنيسة على حركة الإصلاح الدينى - كما كان رد فعلها دوما على الهرطقة - هو رفض ما تعتقد فى خطئه، لأن من يُعرِّض للخطر حقيقة الخلاص إنما هو يعرِّض للخطر الحقيقة نفسها.

وفى الفصل الذى تناول الكنيسة الأولى وجدنا أن الحديث عن العقائد المسيحية كان إلى حد كبير جدا هو قصة تطور مجموعة الأفكار اللاهوتية. وعندما نعود إلى النظر في إسهام الكنيسة الكاثوليكية منذ حركة الإصلاح، يتدخل عدد من العوامل تعمل على تعقيد التناول.

فحتى الآن، نجد أنه رغم عودة الهرطقة وتكرار حدوثها ورغم حقيقة الانفصال بين الشرق والغرب (المقصود الكنائس الأورثوذكسية من ناحية والكنائس الكاثوليكية أو الغربية عامة من ناحية أخرى)، إلا أنَّ المُسار العامَّ الأساسيَّ المتطور واضحُّ، والوحدةُ الأساسيةُ للعالم المسيحى مسألةً مقبولةً على نطاق واسع وبدرجة كافية. ومن الآن فصاعدا أصبحت تُواجهنا مشكلةُ انقسام العالم المسيحي (أي منذ ظهور حركة الإصلاح الدين)، وظهرت مؤسسات مختلفة تدُّعي أنها تمثل التراث المسيحي الصحيع. وساد على هذا جنبا إلى جنب، انهيارٌ واسعٌ في مجال العقائد الدينية. ونتيجة لهذا وجدت الكنيسة الكاثوليكية نفسها أمام جبهتين تواجهانها وتهاجمانها. فمن ناحية. جرى اتهامها من غير المسيحيين ـ بشكل عام ـ بأنها مؤسسة ظلامية مناهضة للعلم وانتشار المعرفة وأنها متمسكة بعقائد بالية وأنها غير متطورة في نظراتها للأمور، ومن ناحية أخرى اتهمها مسيحيون كثيرون بأنها تحجب الحقائق الأساسية لتعاليم المسيح بأنَّ أضافت إليها عقائد ليس من دليل عليها في الكتاب المقدس، وإنما هي عقائد جرى نشرها بشكل غير مسئول نتيجة أفكار تمخضت عنها تخمينات أو تأملات -spec ulation بشرية غير منضبطة. وحقيقةً وجود مثل هذا النقد المتقابل يمكن أن يكون شاهدًا على الدور المزدوج الذي تدعيه الكنيسة الكاثوليكية، فهي تعتقد أنها راعية هذه الحقيقة يدعمها المسيح في مهمَّتها في رعاية الحقيقة التي لا تزال تعيش وبالتالي فهي تنمو. ولا بد أن تكون ـ أى الكنيسة الكاثوليكية ـ مُحافظة، ولا بد أن تكون تقدّمية. هذا التوتر في الحياة الفكرية في الكنيسة يتمثل بشكل واضح في فترة ما بعد ظهور حركة الإصلاح الديني. فكما ترى الكنيسة الكاثوليكية، فإن حركة الإصلاح الديني نفسها كانت هجومها على حق الكنيسة الكاثوليكية في تعليم الحقيقة الكلية (التبشير بها أو الدعوة إليها) التي يُوحيها المسيحُ بشكل متوال (غير متوقف) -ressively revealed by Christ الدعوة إليها) التي يُوحيها المسيحُ بشكل متوال (غير متوقف) -gressively revealed by Christ (الكنيسة الكاثوليكية) أن تدافع عن نفسها بإعادة ترديد الحقائق Truths القديمة وتبرير التبشير بها (تعليمها)، وتنقيتها وتوضيحها عند الضرورة. بل إنَّ التطور الفكرى كله الذي جرى في العالم خلال القرون الأربعة الأخيرة، ليس أقله التطور الحادث في مجال العلوم الطبيعية وتغير نظرة الإنسان السياسية والاجتماعية، وفتح آفاق جديدة في كثير من المجالات \_ كل هذا كان يعني أنه كان على الكنيسة الكاثوليكية \_ أن تكيف نفسها مع هذا الموقف المتغير دائما. إنها \_ الكنيسة الكاثوليكية \_ تعتقد أن العقائد نفسها مع هذا الموقف المتغير دائما إنها عائد صحيحة بشكل دائم. وهي \_ الكنيسة الكاثوليكية \_ واعية أيضا بالقدر نفسه أن الفكر \_ بما فيه الفكر اللاهوتي \_ لا يقف جامدا.

فأية محاولة لتحديد الخطوط العريضة للتطور الأساسى فى الفكر الكاثوليكى منذ بداية القرن السادس عشر، يجب أن يبدأ بالتذكير بشدة بأن هذه التطورات لا بد أن يُحكّم عليها فى ضوء كلِّ ما سبقها من أحداث. ويُعتبر عمل المجامع الكنسية العظيمة المعتمد فى غالبه على كتابات آباء الكنيسة Fathers هو الأساس الدائم (الذى لا ينضب معينه) لمزيد من التأملات والتفكُّر. فكما كان لا بد من تلخيص إنجازات دارسى اللاهوت فى العصور الوسطى لتنظيم الاتجاهات المختلفة للتراث المسيحى (وروافده المختلفة)، كذلك فإن تأملات اللاهوتيين المعاصرين والإعلانات العقائدية للبابوات فى هذا العصر لا بد أن يُنظر إليها باعتبارها شروحا لأفكار جرى قبولها بالفعل. لقد كانت اللحظة الأساسية للمكونات الأساسية للاهوت الكاثوليكي قد جرى وضعها منذ البداية، ولم يكن البناء الذى ظهر خلال القرون المتوالية ليشرد بعيدا عن هذه الخطة. ومهما كانت درجة التركيز على عنصر دون عنصر أو الانتقال من عنصر إلى عنصر، فإن هذا كان يعود إلى بعض الملامح اللاهوتية الموجودة بالفعل، وكل ما كان يجرى عليها لم يكن يعدو تنويرها (توضيحها) أو تفصيلها أو إكمالها.

ولم يحدث أبدًا في تاريخ العالم المسيحي مثل هذا النشاط اللاهوتي العميق والواسع انتشاره الذي جرى خلال القرون الأربعة التي نتناولها، ففي القرون الأولى

كانت أدوات العلم الجديد تتم صياغتها ببطء، وفي العصور الوسطى، وجدنا التفكر والتأمل - نشيطا مفعما، كما كان - يُركز بشكل أساسى على القضايا الداخلية domestic ، وفي العصر الحديث - فإن الكنيسة - بالإضافة للمناقشات اللاهوتية المستمرة داخلها - كان عليها أن تُواجه تحديّات جديدة من الخارج، وبالنظر لكل هذا الاختلاف والتعدد من الصعب التيقن من أيها تمثل التطورات الأساسية، وأيها سيهملها التاريخ بمرور الزمن، فما سنذكره إن هو إلا محاولة لاستخراج هذه الملامح في تاريخ الكنيسة كي نشرحها ونعلق عليها، أعنى تلك الملامح التي بدأت تتشكل منذ حركة لوثر، مع تركيز على الملامح التي يبدو أن لها تأثير سيدوم، دعنا نبدأ بذكر بعض الظروف التاريخية التي تمخّضت عنها حركة الإصلاح وما نتج عنها.

## حركة الإصلاح The Reformation

لقد فعل مارتن لوثر وإجناتيوس لويولا Igantius Loyola ما فعلا، ونحن كما نحز We are what we are لأن ليو العاشر Leo X كان يعاني نقصا في المال". بهذه الجملة المنطوية على التحدى أراد الدكتور بولان Pullan أن يلخص أسباب حركة الإصلاح. وذلك في محاضرات بامبتون Bampton Lectures في سنة ١٩٢٣. ودون رغبة في إنكار هذه المقولة - باعتبارها حقيقة تاريخية - إلا أن هجوم لوثر على مفاسد الممارسات الكنسية في مجال الغفران هي التي فرضت بعنف الانقسام على العالم المسيحى فيما عُرف بحركة الإصلاح، ومع هذا فلا بد أن نذكِّر أنفسنا أن التاريخ قلما يكون بمثل هذه البساطة. فلوثر قد ألقى الثقاب على جماهير متفجرة، ولو لم يفعل فريما قام آخرون بإحداث نفس ما أحدثه من أثر، ففي ظِلِّ الموقف المعقد اجتماعيا واقتصاديا وسياسيا في أواخر العصور الوسطى، بدت كل الاحتمالات تشير إلى أن بعض الثوران أو الهيجان الطاغي أمر لا يمكن تجنبه. فاللامبالاة التي اتسمت بها ـ بشكل دائم - المؤسسات الدينية الراسخة لم تنفذ الكنيسة، فقد كانت الشرائح العليا من الإكليروس منكفئة تتسم بالجهل الشديد وتنظر للأمور باستهانة، والجماعات (الأخويّات) الدينية الكبرى قد انحطت من علياء صرامتها وتعاليها وتكالبت على الأمور المادية. وأدى انغماس البابوية في المصالح الدينيوية وفي الصراعات السياسية الدائرة. إلى أن تصبح سياسة الكنيسة - بالضرورة - موضع شك في عيون القوى الكبرى التي ظهرت الآن وهي على وعي وطني كامل. والشيء العجيب هو أن الكنيسة قد أحيتها بالفعل صدَماتً متتالية؛ نَفّي البابا في Avignon، والصّدِع العظيم بين الكنيسة الشرقية والكنيسة الرومانية Avignon، وإثارة عداوات كُلِّ القوى تباعا، والتهديد التركي(\*) القائم، واستهتار وطموح حكامها المتسمين بالتعالى الشديد. لماذا أدّت ثورة لوثر إلى أن فقدت المملكة المسيحية (أو العالم المسيحي Christendom) التي تتحكم فيها روما مناطق واسعة في شمال أوروبا؟ نجد الإجابة إلى حد كبير جدا في الوضع السياسي في ذلك الوقت أكثر ممّا نجدها في اعتبارات دينية خالصة. فقد كان مما أسهم في إحباط محاولات الكنيسة الحفاظ على الوحدة الدينية: طموحات شارل الخامس الإسپاني (الإمبراطور المنتخب في سنة ١٥١٥) وصراعه مع فرانسس الأول الذي اعتلى عرش فرنسا في سنة ١٥١٥، وسياسة الأتراك العدوانية في ظل السلطان سليمان الرائع (القانوني) (١٥٢٠–١٥٦١)، ونزعة هنري الثامن (١٥٠٩–١٥٤٧) الأوتوقراطية في إنجلترا، والروح الاستقلالية للأمراء الألمان، والخطط التجارية لجمهورية البندقية. حقيقة لقد منعت الروحُ الدينية المتشددة للحكام المسيحيين وشعوب أوروبا المسيحية حدوثُ ما هو أشد سوءا نتيجة التفكك السياسي، ومع هذا، فمن الخطأ أن نعزو نجاح حركة الإصلاح الديني لأسباب دينية خالصة.

وبطبيعة الحال، فمن التفاهة أن ننكر أنه كانت هناك حاجة لإصلاح عميق. فقد كان البابوات أنفسهم واعين بضرورة هذا، وراحوا يبحثون أكثر من مرة وبمرور الوقت لعقد اجتماع المجمع الكنسى العام General Counsel لإيجاد علاج للأمراض المختلفة التى أضعفت الكنيسة. لقد كان أدريان السادس Adrian VI مصمما منذ عام ١٥٢٣ على عقد مثل هذا المجمع، لكن أدى موته ـ بالإضافة لعوامل سياسية واعتبارات أخرى ـ إلى إرجاء خطته لعشرين سنة أخرى. وأخيرا جرى افتتاح مجمع ترنت Trent الكنسى رسميا في ١٥ ديسمبر سنة ١٥٤٥. وكان أمام المجمع مهمتان: أولاهما هي دراسة مفاسد الكنيسة وسن التشريعات للتخلص منها، وثانيتهما إعادة التأكيد على وجهات النظر التقليدية وسن التشريعات للعقيدة، والتي سبق أن هاجمها لوثر وأتباعه.

<sup>(\*)</sup> العثماني.

لقد استمرت أعمال المجمع حوالى ثمانى سنوات، رغم أنه قد تخلل انعقاده فترتا انقطاع: الأولى من ١٥٥٢ إلى ١٥٥٢ الى ١٥٥٣.

ومن المحال أن نناقش بأى قدر من التفصيل تطور أعمال هذا المجمع، لكن لا بد من الإشارة لبعض إنجازاته الرئيسية، لأهميتها - بكل ما فى الأهمية من معنى - فى حياة الكنيسة خلال القرون الأربعة الأخيرة، وربما أمكننا أن نؤكد بثقة أن رجال الدين بمختلف درجاتهم قد ارتفع مستواهم الخلقى والدينى - بشكل عام - ارتفاعا بلغ الذروة، ربما على نحو لم تعرفه المسيحية منذ قرونها الأولى. فقد تم تحديد مهام الأساقفة بشكل واضح بحيث تكون مهام تؤيدها الكنيسة بشكل حاسم - خاصة إلزامهم بالإقامة فى أسقفياتهم والنص على عدم شرعية الحصول على أى دخل مهما كان نوعه. واتخذت الإجراءات للتأكيد على ضرورة تدريب - وتثقيف - الإكليروس فى الكنيسة بإقامة معاهد دينية ملحقة بالكنيسة، واتخذت الإجراءات المناسبة لمنع المفاسد فى الرهبانيات Orders. وقال أسق إيطالى فى خطابه الأخير أمام المجمع فى ٢

«من الآن فصاعدا لن يؤدى الطموح إذ بح الفضيلة في سلك الكهنوت المقدس (بين رجال الدين الأطهار)، فستكون كلمة الله هي محور الاهتمام وبعناية فائقة. وسيبقي الأساقفة بين رعاياهم among their Folcks، ومن الآن فصاعدا لا مكان لهذه الامتيازات التي كانت عباءة تتدثّر بها الرذيلة والخطأ، وتم التخلص من رجال الدين التافهين. ولن تُباع الأشياء المقدسة بالمال، ولن يعترينا الحزن والأسي بعد ذلك بسبب هذه الأعمال التجارية المخزية التي كان يمارسها رجال دين متسولون محترفون. فرجال الدين الذين أمضوا شبابهم في خدمة الرب Lord سيتعلمون أن يعبدوه بالنقاء الذي يستحقه. والمجامع الكنسية Syndos الإقليمية سيعاد تأسيسها وستوضع القواعد يستحقه. والمجامع الكنسية ولى تُدار الصارمة لمنح الدخول (جمع دَخُل Benefices) وتحديد المهام الروحية، ولن تُدار ممتلكات الكنسية بعد ذلك كأنها ميراث أسرى، وستكون قرارات الحرمان من رحمة الكنيسة في أضيق الحدود، وستطبق قواعد صارمة للحيلولة بين الجشع والتفسئغ والإسراف من ناحية ورجال الدين وجمهور المؤمنين على سواء..».

وقد يُعتبر هذا الخطاب لا يزيد إلا قليلا عن كونه خطابا بليغا فارغ المعنى، لكن الحقيقة أنه خطاب صادق ثبت أنه يتوقع أمورا جرت بالفعل.

ومن ناحية العقيدة، وجدنا مجمع نانت يتناول بعض القضايا الأساسية التى أثارها الإصلاحيون (مارتن لوثر وأتباعه). ومن بين هذه المسائل العقيدية كانت المسألة الأكثر غمية هي «التبرير أو التبرئة الإلهية من الإثم أو التبرير للحصول على الخلاص Justification»، والدور النسبي للطبيعة البشرية والنعمة الإلهية في عمل خلاص لإنسان وتطهيره (من الإثم) Salvation and Sancitification. فمارتن لوثر كان مقتنعا بما يدعو إليه \_ بكل ما أوتي من قوة وروح عاصفة \_ بأن الطبيعة البشرية قد أفسدها السقوط» (الخطية) the Fall ، لدرجة أنه من وقتها لم يعد الإنسان بمستطيع أن يأتي الا بما هو شر. وعلى هذا، فإن كل ما حدث هو أن الإنسان كان يتحتم عليه أن يسلم أمره لله God ليس فقط في الاعتماد عليه تمامًا في تحقيق الخلاص الذي ستكون أمره لله God ليس فقط في الاعتماد عليه تمامًا في تحقيق الخلاص الذي ستكون البادرة به منه (من الله)، وإنما أيضا لا بد للإنسان أن يعترف أنه ليس في مقدور أي مخلوق بشري أن يكون له دور فعال في هذا النعو يكونون مُدانين بالعقوبة السرمدية بأهلية المسيح للخلاص. والبشر على هذا النعو يكونون مُدانين بالعقوبة السرمدية بأهلية المسيح للخلاص. والبشر على هذا النعو يكونون مُدانين بالعقوبة السرمدية باهلية المسيح المنظر عن كونها تستحق هذا الخلاص أم لا).

وزعم لوثر أن هذه العقيدة واردة بشكل واضع في تعاليم الكتاب المقدس (خاصة في الرسالة الإنجيلية إلى الرومان)(\*)، واستمر لوثر متهمًا الكنيسة بأنها حجبت الكتاب المقدس عن المؤمنين وأنها أقامت نظاما كاملا من أفكار وطقوس مختلفة عن المعنى الواضح لكلمة الله التي أوحاها. وهناك إصلاحيون Reformers آخرون (غير لوثر) قد أعملوا فكرهم في المصدر نفسه (الكتاب المقدس) وخرجوا بعقائد لا تختلف فحسب مع التعاليم التقليدية للكنيسة، وإنما رفض لوثر نفسه جانبا كبيرا منها. فكالثن فحسب مع التعاليم المثال ـ بينما كان يؤيد لوثر في قوله بالجبر (القضاء والقدر من الله Predestination) تلك الفكرة التي قدمها من خلال بناء منطقي مترابط، فإنه مع مذا رفض تعاليمه (أي تعاليم لوثر) المتعلقة بالتبرير بالإيمان وحده faith alone فني مجموعة فتاويه الصادرة سنة ١٥٥٣ (خلاصة للتعاليم الدينية في

<sup>(\*)</sup> يقصد ما ورد في العهد الجديد تحت عنوان (رسالة إلى أهل رومية).

صورة سؤال وجواب) نجد السؤال التالى: «أيمكن أن نؤمن بمقولة إمكانية التبرير دون أن نقوم بأعمال صالحة؟» وكانت الإجابة الصريحة هى أن «هذا غير ممكن. لأن الإيمان بيسوع المسيح يعنى تقبُّله وهو يقدم نفسه لنا. والآن إنه يعدنا ليس بتحريرنا من الموت فقط، ويعييدنا إلى رحمة (نعمة) الله (الآب Father) فقط (من خلال طهارته)، وإنما ليعيد بعثنا(\*) regenerate بروحه ليجعلنا نحيا حياة قدسية».

وفي مثل هذا الرأى اللاهوتي المضطرب، وجدنا مجمع نانت يتبنى الدور التقليدي بأخذه - بوضوح - بالتعاليم الدينية السابقة على الحركة الإصلاحية Orthodoxy. لقد بدأ المجمع بتركيزه على حقيقة أن الكنيسة كانت دائما تعتبر الكتاب المقدس، بالإضافة لتماليم الرسل Apostle، مصدرا لكل الحقائق العقائدية (الإيمانية) والأخلاقية. وقد أدرج المجمع - عند تأكيده لشرعية الكتاب المقدس - عدة أسفار اعتبرها البروتستنط رسميا أسفارا زائفة (أبوكريفا) مثل سفر المكابيين الأول والثاني (\*\*). وأكثر من هذا، فبينما اعترف مجمع نانت بنص الكتاب المقدس الذى تعترف به الكنيسة رسميا والمعروف باسم Vulgate (أي الطبعة الدَّارجة» اللاتينية المعتمدة للكتاب المقدس من الكنيسة الكاثوليكية)، إلا أنه حثَّ على مراجعته بعناية وإعادة النظر فيه للوصول لنص أدق. وأصر مجمع نانت على أنه لا يمكن إجازة التفاسير الشخصية للكتاب المقدس التي رفضت وجهات النظر التقليدية والراسخة التي أرسى دعائمها أجيال مضت من الدَّارسين بما لديها من علم وحكمة. ثم التفت المجمع إلى موضع الخطيَّة الأصلية Original Sin والتبرير Justification، فمن ناحية وجدناه يستمر في تأييد حقيقة الإيمان بأن الخطية الأولى ذات تأثيرات شاملة (عالمية) مما يجعل العماد (المعمودية) ضرورية للجميع، ومن ناحية أخرى وجدنا آباء Fathers المجمع يؤكدون جميعا أن مثل هذا العماد (المعمودية) ذو تأثير فعال (كامل) في إزالة كل معاصى الخطية الأصلية الع the guilt of such sin. ومرة أخرى وجدنا المجمع يعمد لتأكيد ما ذهب إليه باقتباسات من مختلف أسفار الكتاب المقدس ولا يقتصر على السِّفِّر الموجه للرومان (الرسالة إلى

<sup>(\*)</sup> يفضل بعض الإخوة المسيحيين تعبير "ليلدنا من جديد".

<sup>(\*\*)</sup> أطلق سفر المكابيين على أربعة من أسفار كتاب العهد القديم تعترف الكنيسة الكاثوليكية بالسفرين الأولين منها، بينما يبقى السفران الثالث والرابع غير رسميين. السفر الأول كُتب بالعبرية حوالى عام ١٠٠ ق.م وكاتبه يهودى من القدس يروى فيه أحداث الثورة اليهودية (١٧٥–١٢٥ ق.م.)، والسفر الثانى كتب بالإغريقية ويغطى أحداث الحقبة من ١٧٥ إلى ١٦١ ق.م. والسفران الثالث والرابع كتبا في القرن الأول للميلاد ولا يمكن الجهم بصحة ما ورد بهما. انظر معجم الحضارات السامية، تأليف هنرى عبودى ـ مادة مكابين ـ

أهل رومية). ومن الضروري أيضا أن نضيف أن المجمع استثنى بوضوح العذراء مريم المباركة من المجال الذي تنطبق عليه الخطية الأصلية، فقد تركت هذه الخطية الأصلية Orignial Sin آثارا إلا عليها. والخطوة التالية التي اتخذها آباء المجِّمَع في مجال المناقشات العقيدية هي النظر في معنى «التبرير Justification» وهو العملية التي بها يعود المذنب إلى مصالحة الله، فتتطور فضائله ويتم خلاصة Salvation، ووافق آباء المجمع على أن الفضيلة الطبيعية (المقصود اعتبار الفضائل أمرًا قائما على أسس طبيعية أو فطرية) وتنفيذ شرائع موسى (الشريعة اليهودية)، لا يمكنهما وحدهما أن يمنحا الإنسان حياة سامية (تسمو على الطبيعة (\*) Supernatural) فتلك الحياة السامية لا يمكن الوصول إليها إلا من خلال المسيح وحده، وقد أيدوا هذه المقولة تأبيدا متقنا بإشارتهم إلى الأخطاء الشائعة في هذا الموضوع، ووثقوا ما انتهوا إليه بفقرات من الكتاب المقدس. لكنهم ذكروا أن مثل هذه الحياة السامية ليست نتيجة مجرد إيمان بالمسيح، مهما اختلفت أشكال هذا الإيمان. فالإيمان لا يكون كاملا إلا إذا اقترن بالعمل والإحسان، كما أن التبرير Justification ليس منفصلاً عن الفضيلة (الالتزام الخُلقي). واعتمد المجمع في هذا الرد على نص وجهة نظر لوثر التي ادعى لوثر أنه وجد لها سندًا من الكتاب المقدس ويكفى أن نذكر دليلا واحدا؛ إذ إن المسيح نفسه ذكر كما ورد في إنجيل لوقا ـ وليس في كتابات القديس بولس ـ «إن أردت أن تدخل الحياة احفظ الوصايا» (\*\*).

لقد كان ما يقوم به المجمع فعلاً هو أنه يطرح عظمة الروح الإنسانية كفكرة تدحض النظرة التشاؤمية إلى الطبيعة البشرية، مع الإيمان بحاجة الإنسان إلى رحمة الله (نعمته) ليحقق طهارة الحياة والسعادة الأبدية في الآخرة، وهذه الرحمة الإلهية (النعمة) ليست مجرد غطاء يغطى طبيعة فاسدة، إنها قوة تؤثر - بشكل جوهرى - في هذه الطبيعة وتجعلها أكثر قدرة على العمل الحر، ومرة أخرى نجد التوازن في نظرة الكنيسة الذي تجلى في الموقف الوسط بين النظرتين المتطرفتين، النظرة القائلة بكمال الطبيعة البشرية وهي نظرة شديدة التفاؤل، ونظرة لوثر التي سبق أن ذكرناها.

<sup>(\*)</sup> أو فائقة الطبيعة.

<sup>(\*\*)</sup> رجعنا للترجمة المربية لإنجيل لوقا فوجدنا النص كالتالى: «.. وسأله (المسيح) رئيس قائلا أيها الملم الصالح ماذا أعمل لأرث الحياة الأبدية، فقال له يسوع لماذا تدعوني صالحاً. ليس أحد صالحاً إلا واحد هو الله. أنت تعرف الوصايا..، لوقا /٢٠/١٨.

فى تعاليم الكنيسة نجد أن النعمة (الرحمة الإلهية grace) يمكن الحصول عليها عن طريق الطقوس الدينية (الأسرار المقدسة)، وكان من المنطقى أن يبحث المجمع بعد ذلك - فى بعض تفاصيل العقيدة المسيحية فيما يتعلق بالنظام الطقسى (الشعائرى)(\*) sacramental System وكان أهم إنجاز للمجمع - بلا شك - هو مناقشته لهذا الموضوع؛ خاصة عَرِّضه المستنير للاهوت اليوخارست (القربان المقدس Eucharist)، هذا العرض الذي أثمر كثيرا من التأملات في قرون متتالية. ويمكن الإشارة على نحو خاص لواحد من أهم البحوث اللاهوتية التي ظهرت في العصر الحديث، وأعنى به خاص لواحد من أهم البحوث اللاهوتية التي ظهرت في العصر الحديث، وأعنى به كتاب بير دي لا تيل Pere de la Taille المهم الموسوم باسم Trent منذ أربعمائة يمكن أن يقال عنه إنه استمرار للجهود التي بذلها مجمع ترنت Trent منذ أربعمائة سنة، ومكمل لها .

# جماعة يسوع (الرهبنة اليسوعيّة)

لكنه ليس بالتشريع والصياغات اللاهوتية وحدهما (أو ليس بهما في الدرجة الأولى) كان يمكن تحقيق الإصلاح؛ فلو لم يدعم عدد من الرجال البارزين الذين برزوا في الحياة الكنسية في ذلك الوقت التوجه الإصلاحي لكان من المحتمل أن تكون أعمال هذا المجمع عقيمة لا ثمار لها. وقد دأب المؤرخون على عَزُو حركة الإصلاح الكاثوليكي المضاد إلى إجناتيوس لويولا Ignatius Loyola، وجماعة يسوع التي أسسها؛ فمن الملائم إذا أن نفرد لإسهام هذه الجماعة في الإصلاح الكاثوليكي مكانا، لكن قد يكون مما يتنافى مع حقائق التاريخ، ومع تناول الأمور بعدل وموضوعية، أن نزعم أنه لم يكن هناك بالفعل ـ مؤيدون لإصلاح الكنيسة الكاثوليكية قبل ظهور إجناتيوس ليولا على الساحة.

ومهما كانت حياة الغالبية العظمى من الأساقفة سواء كانت مفعمة بالجد، أو زاخرة بالتفاهة، فلم يكن ينقصهم كلية وجود رجال اكتشفوا متطلبات العصر وعملوا على مواجهتها. ففي عام ١٥١٧، وهو العام الذي أعلن فيه لوثر ثورته، كان هناك ـ بالفعل أخوية دينية (تنظيم ديني) كانت بدأت تتشكل في إيطاليا، وأعنى بها الثيبتان -Thea. في دينية (كانت هذه الأخوية أول محاولة منظمة لإدخال روح الإصلاح بين صفوف الإكليروس، لقد عمل الثيبتان Thea على مواجهة الروح المادية السائدة بين

<sup>(\*)</sup> نظام الأسرار، وهو المقابل العربي الذي يفضله بعضِ الإخوة المسيحيين.

<sup>(\*\*)</sup> سر الإيمان. شكرًا للأب منصور مستريح الذي دلّني على المقابل العربي لهذا الكتاب.

الطبقات العليا من الإكليروس، بأن نذروا أن يكونوا فقراء، واتخذوا في هذا السبيل خطوات صارمة بشكل غير عادى. وهو أمر كان في هذا الوقت لا يخلو من دلالة. وكان أحد أعضاء هذه الأخوية الدينية هو أسقف فيرونا Verona الذي ضرب مثلا من خلال حياته وحماسه الإصلاحي، فحول أسقفيته إلى أسقفية اقتربت من النموذج الذي ابتغاه ـ بعد ذلك ـ مجمع ترنت، مع أنه بدأ هذا العمل قبل مجمع ترنت بجيل كامل. وفي الفترة نفسها، تمخض الإصلاح بين أخوية(\*) الفرنسسكان الكبيرة عن الكبوشيين evangel الذي عملوا ـ أيضا ـ من ناحيتهم على تحقيق التقشف الإنجيلي -lapuchins Franics of الذي سبق أن ألهم القديس فرنسيس الأسيسي(\*\*) نفسه Assissi التي كانت تسعى إلى أن تصبح أخوية دينية مشهورة على مستوى العالم لتعليم الإناث.

وعلى هذا، فعندما أُسست جماعة يسوع (١٥٤٠) مكونة من إجناتيوس لويولا Ignatius Loyola وعشرة من رفاقة، لم يكن تأسيسها يثير إلا قليلا من رد الفعل. لقد التقت هذه المجموعة الصغيرة في جامعة باريس، وتأثروا بالنبيل الإسپاني الذي اتخذ سبيل الزهد والتقشف ونذر نفسه للدعوة؛ فنذروا هم أنفسهم بدورهم لخدمة المسيح في أي ظروف تتاح لهم. لقد فكروا في بادئ الأمر في التوجه للأرض المقدسة Holy في أي طروف تعادل عمل وعبادة، فيما يشكل نوعا جديدا من الحملات الصليبية ضد الكفار. لكن الأحداث غيرت جهودهم إلى اتجاهات أخرى، لكن هدفهم ظل كما هو دون تغيير.

لقد شاع القول بأن روح الكنيسة الكاثوليكية، منذ حركة الإصلاح الدينى قد تعدلت كثيرا بسبب جهود جماعة يسوع، وهذا يتطلب منا أن نبذل بعض المحاولات لتقويم مدى تغلغل تأثير اليسوعيين. ومن الضرورى أن نبدأ بإزالة بعض اللبس عن طبيعة "اليسوعية Jesuitry" والروح التى بثت النشاط فى جماعة يسوع (رهبنة يسوع).

والخطة الأساسية التى تجلت فيها مُثُل إجناتيوس (\*\*\*) لويولا نفسه، تظهر لنا بوضوح فى كتابه "تدريبات روحية Spritual Exercises"، وهو الكتاب الذى صاغ عقول أجيال من أبنائه وشكّل طموحاتهم. لقد أصبح هذا الكتاب خلاصة واقعية للعقيدة المسيحية ودليلا للزهد المسيحى فى الوقت نفسه. لقد انطلق القديس إجناتيوس من

<sup>(\*)</sup> الأخويات هي الرهبانيات. (\*\*) أو الأسيزي. (\*\*\*) إغناطيوس.

مبدأ أساسى وهو أن هدف الإنسان فى الحياة هو عبادة الله من خلال الاستخدام الصحيح لمخلوقات الله، وأكد إجناتيوس على أن الكوارث التى ألمّت بالبشر كانت نتيجة عدم وضع هذا المبدأ موضع التنفيذ، فكل الكوارث الطبيعية والاضطرابات النفسية والمعاناة البدنية يمكن إرجاعها - بشكل واضح - لرفض شرع الله وقوانين الطبيعة. فالخطية هى الشر الأكبر، ولو اختفت الخطية لأصبح العالم فردوسًا بهيجا.

ومع كل هذه الروح الثورية البادية في فكر هذه الرهبنة (جماعة يسوع)، فالطبيعة البشرية عندها ليست ميئوسًا منها، وما كان الله ليترك الإنسان ليتردَّى من السيئ إلى ما هو أسوأ . فصلُب المسيح - تجسد (\*) ابن الله - هو الحدث المحورى في قصة المسيحية . ولم يسهم إجناتيوس لويولا بدور جذرى في اللاهوت المسيحي، فقد كان قانعا بقبول التعاليم التقليدية، فالتجسد هو العمل الكبير الذي تدخل به الله في التاريخ البشرى لإعادة طبيعة الإنسان إلى كمالها الأصلى. لقد نظرت جماعة يسوع لكل التاريخ البشرى باعتباره صراعًا بين قوى البشر - ممثلة في الأرواح المخلوقة : ملائكية كانت أم بشرية وقوى الخير وعلى رأسها المسيح، وهذا التحدى يتم تقريره بوضوح في توسط مشهور (أو محاولة توفيقية مشهورة) في مملكة المسيح -dom of Christ بوضوح في توسط مشهد رومانسي ظهرت لنا الاستعدادات التي يعدها المسيح ليبدأ شن حملة صليبية ضد قوى الشر. إنه يستدعي المتطوعين، والفرسان ذوى المواهب الذين لا يرهبون الصعاب التي سيشاركون قائدهم Leader في مواجهتها.

المخاطبة (كما نرى) موجهة فى الأساس وبشكل عاجل للعواطف. لكن كثيرا مما تبع ذلك فى نص كتاب الرياضة الروحية Exercises الآنف ذكره، هو عملية تدريب للإرادة قائمة على بهاء المثل الأعلى الذى نحتذيه وبهاء الطريق العملى الذى سيُفضى إلى النجاح. وعلى هذا فالمتدرب "exercitant" لاقى التشجيع لدراسة حياة المسيح نفسه، دراسة تتسم بالتعبد؛ نشاطات يسوع الناصرة يوما بيوم، التواضع الخيِّر لصانع المعجزات فى الجليل، الثبات الذى تابع به رسالته للناس، والاستقامة التى واجه بها المحققين، وما شهده مكان صلبه من شجاعة منقطعة النظير.

وليس ضروريا هنا أن نتناول بأى قدر من التفصيل منهج الرياضة الروحية -Ex وليس ضروريا هنا أن يكون كافيا لإظهار الروح التي رغب إجناتيوس في بثها في

<sup>(\*)</sup> لم يعد أحد \_ الآن على الأقل \_ يفهم الأُبوَّة بمعناها المادى.

أولئك الراغبين فى تمييز أنفسهم بخدمة المسيح، لهذا \_ ولهذا وحده \_ كان الهدف الذى تتبعه هو نفسه \_ بشكل متفرد \_ حتى النهاية، ونجد إحدى أشهر الفقرات وأبرزها عن هذا المثل الأعلى فى بعض ما كتبه \_ بعد ذلك بحوالى نصف قرن \_ إدموند كامپيون Edmund الذى درس فى أكسفورد، والقس الجزويتى (اليسوعى) والذى استُشهد أخيرا بسبب الحقيقة \_ كما يراها \_ ففى خطاب مفتوح لمجلس الملكة إليزابيث، كتب:

"... وفيما يتعلق بجمعيتنا (أو جماعتنا) فليكُن في عالمكم أننا كونًا عصبة يسعدها أن تحمل الصليب الذي ستتخلون عنه لنا، ولن نيأس أبدًا من عودتكم إلينا ما دام فينا رجل واحد باق يُقاسى while we have a man Left to enjoy your Tyburn أو يعانى من التعذيب على أيديكم أو يتألم في سجونكم. لقد حسبنا التكاليف، وبدأنا المشروع. إنه في سبيل الله، ولا أحد يستطيع التصدى لذلك".

ومن التفاهة أن ندًّ عى أن كل اليسوعيين (الچزويت) كانوا يتمتعون بروح المناضل، كما أنه يبعدنا عن الأمانة العلمية أن ننكر أنه كان منهم دنيويون عولوا كثيرا جدا على المؤامرات السياسية أو غير ذلك من الأساليب غير الجديرة بالثناء، لكن عدد هؤلاء كان قليلا جدا إذا قورن بالآلاف من الدَّارسين الصابرين ومديرى المدارس الدينية المخلصين والإرساليين الذين وصلوا لبلاد نائية والقُسسُ ورعاة الأبرشيات في البلاد والدول الأكثر استقرارا. فمهما كانت مصالح اليسوعيين (الچزويت)، فقد حثت هؤلاء بفكر واع متفرد يغترف ـ بدرجة غير قليلة ـ من الأسس العريضة التي ظهرت في كتاب الرياضة الروحية Spiritual Exercises".

لقد كان من الضرورى أن نورد هذا الاعتذار نيابة عن كثير من هذه الجماعات الكثيرة غير المفهومة، لأنه من غير الممكن أن نقيِّم تأثير جماعة يسوع(\*) (اليسوعيين أو الچزويت) فى تطور الفكر الكاثوليكى إذا لم نتخلص من هذه الصورة السخيفة لجماعات من المنحرفين والمتآمرين الميكياڤيليين، لقد عمل اليسوعيون (الچزويت أو جماعة يسوع) فى مجموعهم على خدمة المسيح بإخلاص وشرف ولغير سعى لمصالح دنيوية، لقد كانوا يوجدون حيث كات الحاجة ماسة لوجودهم.

لقد كانت الاحتياجات الفكرية للكنيسة الكاثوليكية منذ ظهور حركة الإصلاح الديني (التي بدأها لوثر) تتمثل أولاً: في الدفاع عن العقائد الكاثوليكية وتوضيحها،

<sup>(\*)</sup> الرهبئة اليسوعية.

خاصة تلك العقائد التى شكك فيها الإصلاحيون (لوثر وأتباعه)، وثانيًا: التركيز على أن تعاليم رجال الدين الكاثوليك وجمهور المؤمنين بالكاثوليكية على سواء، وتشكيل عقلياتهم يجب أن يواكب تطور التعليم فى العالم الحديث، وثالثًا: تقديم الحقيقة الكاثوليكية لعالم أصبح - بشكل متزايد - بَرمًا بالعقيدة الدينية، بطريقة تجعلها محترمة فى أعين الناس حتى ولو لم يعتنقوها.

لقد ذكرنا بالفعل شيئًا عن عمل مجمع ترنت في إعادة صياغة العقيدة الكاثوليكية وتفصيلها في ضوء هجوم البروتستنط عليها. لكن تعريفات المجمع لم تُنه الخلافات. بل العكس، فقد أدت آراء اللاهوتيين في ترنت إلى فترة من النشاط الفكري اللاهوتي استمر قويا لعدة قرون رغم العقبات الخطيرة. في البداية كانت المناقشات الأساسية تدور حول رحمة الله (النعمة grace) وحرية الإرادة البشرية كقضية محورية، وقد سبق أن أثار هذه القضية كما رأينا كل من لوثر وكلفن. لقد ظل هذا الموضوع تتدارسه المدارس اللاهوتية المختلفة طوال مائتي عام. أولهم كان ميشيل دى باي Michael du Bay (المشهور باسم بايوس Baius) الذي دعا إلى عقيدة مُسرفة في التشاؤم. فمن بين أطاريحه الكثيرة التي اعتبرها آخرون زائفة قوله (في سنة ١٥٦٧): كل أعمال غير المؤمنين آثام وفضائل الفلاسفة هي في الحقيقة رذائل"، "ليست هناك خطية تنطوي في طبيعتها على إمكانية غُفرانها، فكل خطية يستحق صاحبها العقاب الأبدى"، "إن حرية الإرادة (الاختيار) دون رحمة إلهية لا يمكنها أن تأتى إلا بخطية". هذه الأخطاء أحياها بعد ذلك بحوالي خمسين سنة يانسينيوس Jansenius ودعا إليها تلاميذه وأزعجت الكنيسة لعدة سنوات بعد ذلك، ورغم أن هذه الأخطاء اللاهوتية المتطرفة قد تمَّ إبطالها إلا أن العقلية الصارمة والمتّسمة بالقوة والتي مازت اليانسينية (التي مؤداها أن لا مكان لحرية الإرادة وأن الخلاص عن طريق موت المسيح مقصور على فئة قليلة) أثرت في روح الزهد (التقشف) المسيحي، وفي روح التكريس المسيحي تأثيرا يكاد يكون مستمرا حتى الأزمنة الحديثة. وتعرض اليسوعيون (الچزويت) الذين عارضوا هذه الأفكار منذ البداية لهجوم الكُتَّاب اليانسينيين Jansenist، وتضمنت خطابات باسكال Pascal المعروفة باسم Letters Provincials أشهر هجوم ضار عليهم. لقد ضمَّن پاسكال كتاباته إدانة لكل المجتمع بسبب التعاليم المنحلة المنطوية على تفسخ خلقي والتي تَقُصى كل الجزويت (اليسوعيين) وتسىء إليهم في أعين كل من له تفكير سليم. وركز پاسكال على أمثلة تتطوى على مبالغة استقاها من فتاو تنطوى على مراوغة لتبرير سلوك غير سوّى، ولسوء الحظ، فإن عبقرية باسكال الأسلوبية رغم أنه استخدمها في قضايا خاطئة لا تستحق الالتفات، إلا أنها عبرت تماما عن حقائق ما كان عليه الموقف، ولكن بشكل جائر.

وفي هذه الأثناء، فإن موضوع فضل الله (أو نعمته) وحرية الإرادة (الاختيار) كان مجالا للمناقشات بين الجزويت (اليسوعيين) والدومينيكان Dominicans . لقد عمد بعض الكُتَّاب اليسوعيين (خاصة مولينا Molina) في محاولة منهم لشرح كيف أن إرادة الإنسان يمكن أن تكون حرة حتى وهي خاضعة لتأثير رحمة الله ونعمته ـ فحجَّهم الدومينيكان المناوئون لهم بأنهم \_ أى الجزويت أو اليسوعيين \_ لم يبطلوا التعاليم التقليدية للكنيسة كما وضعها الأكويني Aquinas فحسب، وإنما عرَّضوا للخطر فكرة هيمنة الله المطلقة وهي حقيقة ثابتة. ورد اليسوعيون (الجزويت) بأن وجهة النظر التومية (أو البانيسية Banesian) كما يسميها اللاهوتي الدومينيكاني بانز Banes ـ يجعل حرية الإرادة (كون الإنسان حر الإرادة مختارا) بلا معنى. وفي سنة ١٥٩٨؛ شكَّل البابا كليمنت الثامن Clement VIII لجنة De Auxiliis جعل فيها ممثلين من الفريقين لحسم هذه المسألة؛ لكن تم إلغاؤها في سنة ١٦٠٧ وسمح البابا بتدريس وجهتَى النظر المختلفتين. والآن، فإن هذه القضية المعضلة ـ الجبر أو القضاء والقُدُر خيره وشره من الله \_ لم تتضح بشكل كامل، وما قد نسميه بفعل الرحمة الإلهية mechanics of grace ظل سرا غامضا، فإن ما تمخُّضت عنه كل هذه المناقشات كان إزالة بعض الأفكار الخاطئة (المفاهيم الخاطئة) عن الخطية الأصلية Original Sin وعن الدور الذي قد يلعبه الإنسان لتحقيق الخلاص Salvation لنفسه. وعلى كل حال، فلم يعد الإنسان شريكا سلبيا (لا دور له Sleeping partner)، فقد أصبح من الضروري ترك مكان للعقيدة القائلة بأن الكفاح للوصول لأخلاق سوية ليس عبثًا، وهو ما ذهب إليه التوميون Thomist.

لقد أصبح إسهام الفكر اليسوعى (الچزويتى) كُلِّيَّ الأهمية بهذا التأكيد على المُثُل المسيحية الأساسية، بل حقيقة - المثل الإنسانية. وفي هذا كان أعضاء جماعة يسوع (\*) مخلصين لروح مؤسس الجماعة بحسله العملي القوى. فبينما نجدهم يقاومون «التناقضية antinomianism» التي كان لوثر يميل إليها باستخدامه المنطق في

<sup>(\*)</sup> أو الرهبئة اليسوعية.

معالجة مثل هذه القضايا ويقاومون اليانسينيين الأقل خطورة والأكثر تشددا، فإنهم - أى جماعة يسوع - لم يكونوا أقل وعيا لتهديد أتاهم من ناحية أخرى. ففى القرن السابع عشر، بدأ التطور الصحيح للاهوت الصوفى mystical theology - الذى أعيد إحياؤه في القرن السادس عشر على يد تيريستا الأهيلي Teresta of Avila ويوحنا الصليبي في القرن السادس عشر على يد تيريستا الأهيلي Teresta of Avila ويوحنا الصليبي John of the Cross على المانسينية Jansenism التي قالت باستحالة قيام الإنسان بأى شيء عليه. وعلى عكس اليانسينية Quietism التي قالت باستحالة قيام الإنسان بأى شيء صالح، فإن الطمأنينية الآنف ذكرها Quietism قالت إنه لا جدوى من عمل «الكامل صالح، فإن الطمأنينية الآنف ذكرها ضرورة لأن يعمل «الكامل من تسليم الأمر كله للة أو بتعبير آخر لا ضرورة لأن يعمل «الكامل» أي عمل. فلا بد من تسليم الأمر كله للة أو بتعبير آخر فلتكن المبادأة لله. فغرس الفضائل وممارسة التقشف بإمانة الجسد وكبح الشهوات - حتى وإن كان ذلك كملجأ أخير - والمقاومة الإيجابية للفنتة والغواية، كل ذلك غير ضروري وغير مرغوب فيه. وكان بوصي Bossuet وفينيلون المناهزيان في خضم الشخصيات البارزان في خضم هذا الخلاف. ويمكن اعتبار فينيلون هو الشخصية الأكثر جاذبية، وقد يكون أمرا طيبا هذا الخلاف. ويمكن اعتبار فينيلون هو الشخصية الأكثر جاذبية، وقد يكون أمرا طيبا أنه أبد تعاليم مهام جيون Guyon لأنه رأى فيها ترياقا لسم اليانسينية. لكنه اشتطه كثيرا. ومن مزاياه أنه سحب أفكاره بلا تحفظ عندما وجدها مدانة رسميا.

ويبدو أننا لا نتجاوز العدل إن زعمنا أن تأييد جماعة يسوع (الجزويت) لجماعة القلب المقدس (قلب يسوع المقدس Sacred Heart of Jesus)، التى بدأت فى الظهور القلب المقدس (قلب يسوع المقدس يوحنا يودز John Edues) الذى لم يكن من الآن من خلال دعوة القديس يوحنا يودز John Edues الزائرة مارجريت مارى ألاكوك Magaret جماعة يسوع (لم يكن جزويتيا) والراهبة الزائرة مارجريت مارى ألاكوك Wart Alacopus عندا التكريس يمكن أن نجد الإجابة التى تدحض الخطرين الماثلين. فمن ناحية، فإن التركيز على العواطف البشرية فى الإنسان الصالح سيفيد فى إزاحة الرعب المتمثل فى فكرة أن غضب الله أمر محتوم لا مفر منه وهو ما قالت به اليانسينية، ومن ناحية أخرى، فإن القول بالحاجة إلى المشاركة الفعالة فى معاناة المسيح من أجل الخلاص اخرى، فإن القول بالحاجة إلى المشاركة الفعالة بعدم جدوى العمل والآنف ذكرها سيؤدى إلى إضعاف عقيدة الطمأنينية (القائلة بعدم جدوى العمل والآنف ذكرها الشعبى خير شاهد على أن أفكارها قائمة على أسس إنسانية.

## الكنيسة خارج أورويا

إذا لم نذكر الجهود العظيمة التي بُذلت لنشر العقيدة المسيحية في البلدان الجديدة وراء البحار والتي كان كشفها وغزوها من بين الأحداث العظمي في القرنين السادس عشر والسابع عشر ـ لو لم نذكر هذه الجهود واكتفينا بهذه الجهود التي بُذلت في هذه التعريفات والشروح اللاهوتية، لكان انطباعنا عن إنجازات الكاثوليكية في هذه الفترة مُضلًلا. لقد أرسل إجناتيوس لويولا Ignatius Loyola في سنة ١٢٤٢ فرانسيس زاڤير Francis Xavier \_ أحد أكثر أتباعه أهمية وأقربهم إلى نفسه \_ إلى المتلكات البرتغالية في الهند وجزر الهند الشرقية ليباشر جهوده الدينية هناك، وكان هذا القرار الذي اتخذه من بين أكثر قرارته تميُّزًا. وظل فرانسيس زافير يعمل لأعوام على الساحل الهندى جنوب جوا Goa (كوا) إلى رأس كوم وريم Comorim، وفي مَلقَى Malacca وكوشن Cochin، وأخيرًا أسس جماعات مسيحية في اليابان نفسها. لقد كان أمله الكبير هو نشر الحقيقة الإيمانية كما يراها بين أهالي إمبراطورية الصين الشاسعة لكنه مات وحيدا قبل تحقيق رغبته. ولم يكن جهده بغير طائل، فهو لم يؤسس عمل الجماعة اليسوعية في الهند في شكل مؤسسات دائمة فحسب؛ بل إنه قام بالشيء نفسيه في اليابان التي منعت في وقت لاحق القسس المسيحيين، ومع هذا ظلت الجماعات المسيحية موجودة بها حتى عودة الإرساليات التبشيرية إلى اليابان مرة أخرى في القرن التاسع عشر،

وليس من حاجة ماسنة هنا للخوض بأى قدر من التفصيل فى جهود الكنيسة فى هذه البلاد، رغم ضرورة ذكرنا لبعض الشخصيات المهمة مثل روبرت دى نوبيلى -Robili ert de Nobili الذى عمل على تحويل أناس للمسيحية بنفسه وعاش حياة البراهمة، وذكرنا للإرسالية التى تغلغلت فى الصين، والإشارة إلى ريسى Ricci المتألق الذى لفت الأنظار إليه فى بلاط بكين بمهارته الرياضية والفلكية والتقنية، والإشارة إلى الاضطهاد الذى واجهه بعد ذلك أوروبيون ويابانيون على سواء ومواجهتهم للموت ببطولة، والتنويه بالجهود العلمية العريضة للإرساليات مثل جهود اليسوعى (الچزويتى) الذى اكتشف بمفرده طريقا بريا من الهند إلى الصين، ومن الطريف أن نسجل أن زهرة الكاميلة Camellia اشتُق اسمها من اسم چورج كامل George Kaml "الأخ

ومن الناحية الأخرى من العالم نطالع قصة أخرى مشابهة. فقى أمريكا الشمالية، بينما كان الفرنسسكان الإسپان يتخذون فى الساحل الغربى مواطئ أقدام كان هناك مجموعة من الرواد الفرنسيين يقومون بعمل رائد بين الهنود. وفى الجنوب، وجدنا قصة التكريس الدينى الذى قام به القديس پيتر كلاڤر Peter Claver بين العبيد الذين كان يتم جلبهم لميناء كارتاجينا Cartagena وكان عمله هذه نقطة مضيئة فى التاريخ كان يتم جلبهم لميناء كارتاجينا العالم الجديد. أما الإنجاز الأكثر جدارة بالانتباه إليه فريما كان هو تأسيس الـ Reductions الشهورة فى بارجواى وهى تجرية فى السيحية العملية لا نظير لها فى التاريخ؛ إذ يخبرنا كننجهام جراهام Guningham المسيحية العملية لا نظير لها فى التاريخ؛ إذ يخبرنا كننجهام جراهام Grahm في مؤلَّفه النعيم المفقود Vanished Arcadis بأسلوب متعاطف حكاية هذه المحاولة لإنقاذ الهنود من أهل البلاد من عاداتهم البدائية ومن التهديد الأكبر المتمثل في استرقاقهم على يد ملاّك الأراضى الأوروبيين. واستمرت هذه الجهود طوال قرن ونصف قرن؛ حتى انتهت بإبطال عمل جماعة يسوع (الجزويت) في سنة ١٧٧٢.

وفى البرازيل المجاورة كانت هناك جهود إرسالية كبيرة سارت جنبا إلى جنب مع الغزو البرتغالى لهذه البلاد. والحقيقة التى مُؤدًّاها أن إسپانيا والپرتغال ظلتا إلى حد كبير جدا غير خاضعتين لتأثير الحركة الإصلاحية التى قادها لوثر، كانت تعنى أن تطور الكنيسة (الكاثوليكية) وازدهارها في البلاد التي استولى عليها الإسپان والپرتغاليون، كان تطورا يعوض ما فقدته في أوروبا، خاصة وأن إسپانيا والپرتغال كانتا في ذروة نشاطهما الاستعماري على نحو لم يشهده تاريخهما من قبل.

والآن نجد أن الحقائق تشير إلى أن أكثر من نصف سكان القارة الأمريكية يدينون بالكاثوليكية، ورغم أنه من الضرورى أن نعترف أن الحياة الكاثوليكية في بعض دول أمريكا اللاتينية يُعُوزها الكثير مما هو مطلوب، فإن الصورة في أمريكا الشمالية صورة مشرقة زاخرة بالتطور النشط.

#### عصر العقل

مع نهاية القرن السابع عشر، راحت الدَّفْعة التى سببتها الحركة الإصلاحية (حركة لوثر وزملائه) للكنيسة، راحت تواصل مهامها بشكل ذاتى. فقد راح اللاهوتيون والمدافعون عن فكر الكنيسة الكاثوليكية يناقشون القضايا التى أثارها لوثر وكلقن

Calvir. وغيرهما لكنهم لم يُنتجوا \_ بعد هذه المناقشات \_ سوى القليل من الأعمال لبناءة. وإذا كانت الكاثوليكية لم تنجح في اجتثات أعدائها تمامًا، فإن هؤلاء الأعداء كانوا \_ بكل المقاييس \_ قد وصلوا إلى حد لا يمكنهم بعده تحقيق مزيد من النجاح. غبعد نهاية الحروب الدينية Religious Wars ظلت أوروبا منقسمة إلى معسكرين، ولم بكن يسيرًا ترك الأمور كما هي عليه. فقد كان كل من البروتستنط والكاثوليك مشغولين بسبب خلافاتهم، وكان اللاهوتيون الكاثوليك مهتمين جدا بخلافاتهم لداخلية لدرجة لم تجعلهم مستعدين تمامًا لمواجهة تهديد جديد قد يكون أكثر خطورة -لمبادئ الأساسية للعقيدة المسيحية. تلك كانت حركة الفكر التي مازت القرن الثامن عشر ككل، تلك الحركة التي بدأت في إنجلترا بفكر لوك Locke الحر وشكوكية هيوم Hume التي اندفعت مع فكر لوك عبر فرنسا وألمانيا. لقد كان هذا هو عصر التنوير، فقد شغل العقل العرش الذي يتربع فوقه الدين، فقد واجه كلٌّ من سلطة الكنيسة، والدين نفسه (من حيث مدى صحة حقائقه الإيمانية) هجوما، فقد أصبحت المطالبة بف صل الكنائس في البلاد الكاثوليكية عن سلطة البابا، تلك الحركة المعروفة بالجاليكانية Gallicanism (نسبة إلى بلاد الغال أو فرنسا) والتي كانت ـ أي هذه الحركة \_ قد ثارت بالفعل في القرن السابع عشر، أصبحت الآن تجمِّع قواها وهددت بالفعل بناء الحكومة الإكليريكية (المقصود حكومة البابا).

لقد كان هذا الهجوم ذا أبعاد سياسية وإكليريكية. فالأساقفة الفرنسيون لم يعملوا - كمجموعة - على تأكيد استقلالهم عن البابوية فحسب، وإنما أيدتهم الحكومة الفرنسية أيضا حتى تجعل كنيسة فرنسا تحت إشرافها الكامل، ولم تكن هذه الحركة قصرا على فرنسا، ففى ألمانيا والنمسا وجدنا هذه الاتجاهات نفسها الراغبة فى الابتعاد عن المركز البابوى، ومما يناقض هذه الخلفية أنه يجب أن نرى الهجوم الذى بلغ ذروته على جماعة يسوع (اليسوعيين أو الچزويت) فى سنة ١٧٧٣ بإلغائها وهو الأمر الذى فُرضَ على البابا المعارض، فوافق خوفًا من حدوث ما هو أسوأ، وانتهى القرن بثورة (الثورة الفرنسية الشهيرة) أطاحت بكثير من المعالم المألوفة فى فرنسا، وبدأت سلسلة من الجَيشَان السياسي والاجتماعي لم نشهد حتى الآن نهايته.

وفى مثل هذه الأحوال بدت حياة الكنيسة مُنْحَسرة أى وصلت لأدنى جَزْر لها، فقد تم تدمير جماعة يسوع ـ من الناحية العملية ـ التى كانت تمثل القوة التعليمية في

الكنيسة زهاء مائة عام، ومع انتهائها ضاع كثير من الإنجازات اللاهوتية والفلسفية والتربوية التى كانت تمثل أعظم مساهماتها فى قضية الحقيقة الكاثوليكية (الإيمان الكاثوليكي). وفى فرنسا نفسها، اختفت أخويات (\*) (منظمات) دينية أخرى، وفى كل أوروبا أدت الحروب الثورية المتتابعة إلى تشويش أساليب الحياة المستقرة التى كانت ضرورية لانتعاش التعليم. ومع هذا ورغم هذه الكوارث المروعة لم تظل الكنيسة الكاثوليكية على قيد الحياة فحسب، وإنما دخلت مرحلة من أكثر مراحلها نضجا وإثمارا على المستويين: اللاهوتي والفلسفي. ولحسن الحظ، فقد تم إحياء نظام تعليم رجال الدين وتدريبهم كما وضعه مجمع ترنت رغم أن الكنيسة الكاثوليكية كانت ضعيفة رجال الدين وتدريبهم كما وضعه مجمع ترنت رغم أن الكنيسة واصلت الكنيسة رَسَامَتُهم مسلوبة القوة. وعلى أية حال، فقد واصل القسس تعليمهم وواصلت الكنيسة رَسَامَتُهم (ترسيمهم) وشيئا فشيئا استقرت الأمور رغم أن نوعية التعليم التي كانوا يتلقونها لم تكن كافية، ورغم تعمد الابتعاد عن القضايا الدينية الحساسة في ذلك الوقت.

لقد بدأ الانتعاش (الكاثوليكي) في فرنسا نفسها. ففي الربع الأول من القرن التاس عشر، نشرت مجموعة من الرجال البارزين أعمالاً كان لها تأثير مهم على الفك الكاثوليكي. فقولتير والموسوعيون (الإنسيكلوپيديون Encyclopedists) \_ بسخريته الكاثوليكي. فقولتير والموسوعيون (الإنسيكلوپيديون بالاهتمام في عيون مفكري الظافرة \_ غالبًا ما كانوا يعتبرون الدين مسألة غير جديرة بالاهتمام في عيون مفكري أوروبا. لكن شاتوبريان Chateaubriand غير الإكليريكي هو الذي ألف كتابًا فيه أكثر الردود حسمًا. فكتابه الموسوم باسم «عبقرية المسيحية بالطريقة التقليدية باعتبارها صادقة لأنها (١٨٠٢) وجدناه بدلا من أن يقدم المسيحية بالطريقة التقليدية باعتبارها صادقة لأنها قوم من الله، قدمها من خلال شكه في صورة يوضح كل عظمتها وجمالها، باعتبارها قوة حضارية وإنسانية أوحت لأعظم الشعراء والفنانين. ولم يكن هذا الكتاب كتابا يُشار له بالبنان على المستوى اللاهوتي ولا الفلسفي؛ لكنه بمجرد صدوره أثبت أنه أفضل دفاع عن الحقيقة المسيحية (الإيمان المسيحي).

لكن التأثير الفعال للمذهب العقلى rationlism فى القرن الثامن عشر استمر ملموسا لسنوات كثيرة على المستوى الفلسفى الأكثر صرامة. وكانت محاولة عمانوئيل كانط لسنوات كثيرة على المستوى الفلسفى الأكثر صرامة وكانت محاولة المقلل الخالص كانط ١٨٠٤ (أو العقل المحض)، هى المحاولة الأكثر ضررا من المذهب العقلى الواضح الصريح الذى

<sup>(\*)</sup> أي رهبانيات.

وصل النّه من التطرف بإمعانه في الشك. فبينما وجدنا الأكويني Acquinas يعمل على تأسيس كل نظامه اللاهوتي على معطيات العقل بحيث يتفق الإيمان الديني مع الممارسات الأخلاقية اتفاقا تاما مع التفكير الميتافيزيقي، وجدنا كانط بإنكاره على الفكر إمكانية الوصول إلى أية حقيقة مطلقة وراء الدائرة التي تضم الظواهر المحسوسة، إنما هو قاص فكرة وجود الله ليجعلها مجرّد مُسلَّمة للعقل العملي -Postu المحسوسة، إنما هو قاص فكرة وجود الله ليجعلها مجرّد مُسلَّمة للعقل العملي العملي -تمامًا كقول قولتير Jate of the practical reason وفي الجو الذي ساد عصره كان اتجاهه هذا تشيكيكيا تمامًا كقول قولتير Voltaire الماثور والذي مؤداه أن الله إذا لم يكن موجودا لتحتم افتراض وجوده (لو لم يكن موجودًا لاخترعناه). وفي النهاية، فإن النقد الكانطي بعد أن استبعد الأساس العقلي للعقيدة والالتزام الخلقي - أصبح - رغم هذا - حلا متينا لمضلة الإيمان والأخلاق، أكثر مما كان الهجوم الراديكالي للشكوكيين الصرحاء (الذين عبووا عن شكهم بصراحة).

وفى هذا الفراغ ظهرت محاولات خلاقة للوصول إلى تبرير جديد للإيمان Vicomte بالحقيقة الإلهية. فظهر عُلمانى آخر (غير إكليريكى) هو الشيكونت دى بونال Vicomte غير بالحقيقة الإلهية. فظهر عُلمانى آخر (غير إكليريكى) هو الشيكونت دى بونال de Bonald غير Bonald (١٨٤٠-١٧٥٤) الذى لم يتتبع فقط ما كان فى عصره من ممارسات غير دينية، وإنما تتبع أيضا الراديكالية السياسية التى تسببت فيها الثورة الفرنسية وطورتها، كما بحث فى مبدأ المحاكمة الشخصية Private Judgement عن مبدأ المحاكمة الشخصية الشيس الأورثوذكسية الدينية (ليس لوثر ـ فأراد بعد استعراضه لكل هذا أن يعيد تأسس الأورثوذكسية الدينية (ليس المقصود المذهب الأورثوذكسي المعروف) والاستقرار السياسي بالعودة للتقاليد (التراث). فوفقا لما كان يراه، فإن التفسير الصحيح للحقيقة الدينية والشرعية السياسية لا يوجد من خلال تفكير الأفراد، إنما من خلال العقل العام والقيم أو الحارس على الوحى الأولى. هذا الوحى الأولى - general will والمحتمع ويتداوله العقل العام هو القيم أو الحارس على الوحى الأولى. هذا الوحى الأولى المختمع ويتداوله جيلا بعد جيل. والحقائق الأساسية التي لا يستطيع الإنسان اكتشافها لنفسه لا يمكنه جيلا بعد جيل. والحقائق الأساسية التي لا يستطيع الإنسان اكتشافها لنفسه لا يمكنه

<sup>(\*)</sup> أو الحكم الشخصى، بمعنى أن التبرير لا يكون بمرسوم تتوسط الكنيسة بتوصيله للمسيحى، لكنه أمر شخصى. چون لوريمر، تاريخ الكنيسة، جـ ٤، ص ١١١. (المترجم).

إعادة اكتشافها إن ضاعت منه. وأكثر من هذا، فمن الجَلِيِّ أن المجتمع لا يمكنه البقاء دون معرفة المبادئ الأساسية التي يجب الاحتفاظ بها.

فالتراث - إذا - يحفظ الحقائق الأساسية للوحى فى صورتها الأولى. وأكثر من هذا، فالمجتمع - الذى من خلاله نحمى كيان هذه الحقائق - هو السلطة المعصومة المخوَّلة بذلك، طالما أنه لا توجد سلطة أعلى للحكم عليه أو تصحيحه. ولا يمكن لأى فرد أن يتجرأ على انتقاده. فالمجتمع أعظم وأحكم من أى فرد، والتصدى للمجتمع هو تصد للطبيعة nature.

وقد قبل الراهب الفرنسى لامينى Lamennais الأساسية نفسها، رغم أنه أيدها ببراهين أخرى. فالإنسان لا يمكنه بنفسه أن يبرهن الأساسية نفسها، رغم أنه أيدها ببراهين أخرى. فالإنسان لا يمكنه بنفسه أن يبرهن برهنة كاملة على أية حقيقة، فسيكون دائما أسير الخوف من أن يقع في الخطأ. وعلى النحو نفسه فهو لا يستطيع أن يعيش دون الموافقة على حقائق Truths بعينها. من هنا فهو "بالضرورة إما أن يعيش بالتصديق (الإيمان) أو يضيع في الفراغ"، والآن فإن هذا "الإيمان" أو "التصديق" الذي لا يقوم على العقل هو نوع من "الغريزة" انبثقت في النهاية من الإحساس البشرى العام. فالبنسبة للحقيقة الأساسية التي يعتمد عليها الجميع بالتأكيد وهي وجود الله إنما هي حقيقة لا يمكن إثباتها عقليا، لكن لا بد من قبولها من خلال الإقرار العالمي بها. ومثل هذه الفكرة (وجود الله) تقود بشكل مباشر إلى الإيمانية Fideism وهي عقيدة مؤداها أن "الإيمان" أو "التصديق" مستقل عن العقل (أو المنطق) الذي لا يمكن استخدامه في الدفاع عن "الإيمان" أو الهجوم عليه. وهناك آخرون مثل بونتًى Rosmini ورزوميني المباشر أو هو موجود بداهة in Some في الحدّس" المباشر أو هو موجود بداهة direct intuition

وفى ألمانيا \_ حيث كان النقد الكانطى أكثر حضورا \_ وجدنا أن أول محاولة جادة للدفاع عن الحقيقة الكاثوليكية ضد الفكر الكانطى هى تلك التى قام بها القس جورج هرمز Georg Hermes . فبعد أن ظل لفترة يعانى بالفعل من عدم القدرة على تبرير إيمانه أمام إنكار كانط لأية إمكانية لإثبات حقيقة فوق الوجود المادى \_ رضى أخيرا \_ ورضى معه كثيرون من أهل دينه \_ إنه وجد الإجابة. لقد بدأ \_ مثل ديكارت \_ بالشك

وانتهى إلى أن هناك حقائق معينة لا بد منها ولا سبيل للشك فيها. ومن الصعب أن نعيد هنا خطوات برهانه، لكن يكفى أن نقول إن ما انتهى إليه كان متعارضا مع تعاليم الكاثوليكية التقليدية Orthodox Catholic طالما أنه واصل القول بأن الحقيقة الموحى بها يمكن تأسيسها على عمليات عقلية خالصة (من خلال العقل الخالص). وحتى قبل موته في سنة ١٨٣١ تعرضت تعاليمه للهجوم، ورغم ما حققه من شهرة كبيرة أُدينت كتاباته أخيرا في سنة ١٨٣٥.

## مجمع الفاتيكان The Vatican Council

لقد كان من الضرورى أن نتناول بشىء من التفصيل هذه المحاولات المختلفة لإصلاح ما أفسده المذهب العقلى rationalism وفلسفة كانط فى القرن الثامن عشر، باعتبارهما يشكلان جزءا من الموقف العام الذى تسبب فى الدعوة إلى انعقاد مَجمّع الفاتيكان (١٨٦٩–١٨٧٠) لمواجهتها. لقد كان الموضوعان الرئيسيان اللذان ناقشهما المجمع هما طبيعة الإيمان فى التعاليم الكاثوليكية ومحتواه، وكذلك طبيعة الكنيسة وسلطاتها.

ففى المقام الأول أكد مجمع القاتيكان وجود الموجود الأسمى المحرة هي - أى منفصلا عن عالم المادة وعن كل الأرواح المحدودة، خالق الكون بإرادته الحرة هي - أى الكنيسة - بتقريرها هذا تخالف المذهب المادى، والمذهب القائل بوحدة الوجود (المذهب القائل بأن الله والطبيعة شيء واحد، وأن الكون والإنسان ليسا إلا مظاهر للذات القائل بأن الله والطبيعة شيء واحد، الربوبية deism وهو المذهب القائل بوجود الله الإلهية). كما خالفت الكنيسة مذهب الربوبية المذهب يدعو للإيمان بدين طبيعي مبنى لكنه لا يعترف بأديان منزلة؛ وبالتالي فهذا المذهب يدعو للإيمان بدين طبيعي مبنى على المقل وليس الوحي (وأنكر هذا المذهب تدخل الخالق في نواميس الكون). وفي مقولة مشهورة - دقق الفلاسفة الماصرون النظر فيها كثيرا وأمعنوا فيها الفكر - أكد مجمع القاتيكان على أنه يمكن معرفة وجود الله على سبيل اليقين بالإمكانات الطبيعية المعقل البشري. من خلال التأمل في مخلوقاته، وأعاد مجمع القاتيكان التأكيد على المعقل الماتونية (المعترف بها) للكتاب المقدس ذات طبيعة موحًى بها inspired nature المناتهي إلى ذلك - من قبل - مجمع ترنت. واتخذ هذا المجمع موقفا وسطا بين كما انتهى إلى ذلك - من قبل - مجمع ترنت. واتخذ هذا المجمع موقفا وسطا بين مذهب هرمز Hermes من ناحية، وموقف التقليديين مذهب هرمز Hermes نصف العقلي semi-rationalism من ناحية، وموقف التقليديين

والإيمانيين fideists (القائلين بالاعتماد على الإيمان بدلاً من العقل) من ناحية أخرى. لقد قرر المجمع أن العقل ليس هو الدليل الوحيد في أمور الإيمان، ففي مجال الإيمان لا بد من قبول سلطان الله (الموحى) فهو وحده ضامن الحقيقة. ومع هذا فللعقل دور مهم في تطوير الإيمان، فهو - أي العقل - الذي يبرر لنا قبول الوحى الإلهى، ومع هذا فالعقل لا يعمل بشكل مستقل استقلالاً ذاتيًا كاملاً، فهو - المقل - لا يمكنه الزعم بأحقيته في الجلوس مجلس الحكم (القضاء) فيما يتعلق بحقائق الإيمان.

وهذا التأكيد الأخير يستلزم بعض التوضيح. فمن الجلى أن العمليات التى تم التوصل من خلالها لنتائج عقيديَّة بعينها كانت إلى حد كبير عمليات عقلية. فمناهج الإثبات والبرهنة السكولاستية وشروح الشراح والمؤرخين لمعانى الكتاب المقدس وتعاليم آباء الكنيسة، تُعتبر في مجملها نشاطا عقليا. لكن إذا وصل العقل إلى نقطة يفهم منها أن حقيقة بعينها ما هي إلا وحي من الله، فساعتها عليه القبول بها باعتبارها حقيقة من الله. ويمكن للعقل أن يواصل شروحاته وتوضيحاته لمدى أبعد، لكن من غير المنطقي أن يزعم العقل القاصر المحدود أن اكتشافاته تتجاوز هذه الحقيقة «الإلهية». كما أن هذا لا يعني أن المؤمن يقع في الخطر بسبب هذه الازدواجية في التفكير، كما أن هذا لا يعني أن المؤمن يقع في الخطر بسبب هذه الانفاق أو عدم الإخلاص. ولكن المؤمن يعرف أن الحقيقة الإيمانية (أو الموحي بها) والحقيقة التجريبية (القائمة على الملاحظة يعرف أن الحقيقة الإيمانية (أو الموحي بها) والحقيقة التجريبية (القائمة على الملاحظة الظاهري بينهما، فما ذلك - ببساطة - إلا لأنه فشل في إدراك المعني الكامل لأي م الحقيقة التي أوحيت له (الحقيقا الإيمانية).

فإذا عدنا للنظر في قرارات مجمع القاتيكان عن طبيعة الكنيسة، كان علينا أن نذكر الظروف التاريخية التي جرت فيها المناقشات. فبصرف النظر عن إحياء الأفكار الغاليَّة Gallican ideas في سنة الغاليَّة Gallican ideas في سنة الغاليَّة البابوية تعرضت لتهديد فعال من جراء أحداث الريزورجيمنتو NY4، فإن استقلالية البابوية تعرضت لتهديد فعال من جراء أحداث الريزورجيمنتو Risorgimenteau بل إنه سيكون من الخطأ أن نخلص من هذه الأحداث بأن تعريف عصمة البابا (كونه معصوما papal infaliability) كانت نوعا من الرد الحاسم على السياسيين الليبراليين في ذك العصر. وكما سنرى ـ وكما لا يتعارض مع التعريفات

العَقَدية - فر هذا الموضوع كان قد بحثه اللاهوتيون منذ زمن طويل، وكان مقبولا على مستوى العالم من الناحية العملية، من رجال الدين وجمهور الكاثوليك على سواء. ففى المقام الأول، فإن "العصمة" - وفقا لتعاليم الكنيسة الكاثوليكية - هى امتياز شخصى للبابا، من وجهة نظر الإكليروس الآخرين الذين لم يتبوَّءوا العرش البابوى، ويُنظر إليها باعتبار المسيح هو في الأساس الذي منح البابا منصبه (وكنيسته). ولما كانت المسيحية قد تطورت وانتشرت في بلاد العالم، فقد عمدت عقول كثيرة، وأشخاص ذوو أمزجة متباينة لتفسير تعاليم المسيح تفسيرًا جديدًا، فكان لا بد من ظهور اختلافات كما تنبأ القديس پولس نفسه (كورنثيين ١١/١٩)، فكان لا بد من وجود نوع من السيطرة الركزية تمثل سلطة دائمة للإرشاد لتحفظ الحقيقة الإيمانية لكل الأجيال.

أما وجهة نظر البروتستنط فمؤدًّاها أن هذه المهمة هي مهمة الروح القدس المؤثرة أو العاملة في كل أعضاء كنيسة المسيح. أما وجهة النظر الكاثوليكية \_ ففي الوقت الذي تؤمن فيه بالضرورة المطلقة لهذه العملية المستمرة (المقصود تدخل الروح القدس)، فإنها تصر أيضًا على أن هذا الإلهام (من الروح القدس) لا بد أن يتم بطريقة وأضحة ومعترف بها من خلال تعاليم محدّدة ومخوّلة Authoritative. وتزعم الكنيسية (الكاثوليكية) أن هذا الوعى بأنها مخوّلة بالتعليم (المقصود التوجيه الديني وغيره To teach) بإرشاد الروح القدس وتوجهيه موجود بها منذ البداية. ونجد تعبيرًا عن القناعة الراسخة منذ زمن باكر في مجمع القدس بعد موت المسيح بأقل من عشرين عامًا، ففي أعـمـال الـرسل (٢٨/١٥): (لأنه قـد رأى الروحُ القـدس ونحنُ أن لا نضع ...(\*)) ومنذ البداية \_ عندما لم يكن هناك أي أمر مؤكد عن عقيدة المسيح، كانت الكنائس المحلية ترجع للتراث الرسولي Apostolic Tradition؛ خاصة لتعاليم يطرس ويولس، وانتهى أمر القدس وأصبحت روما هي المركز الكبير للتعاليم المسيحية والسلطة المسيحية Christian Jurisdictian (التي لها الحق في التشريع) وحتى عندما كانت المجامع الكبرى تُعقد في الشرق \_ لأسباب تاريخية، وكثيرًا ما كان يحدث ذلك \_ فقد كانت موافقة الكنيسة الفربية خاصة الكرسي الأسقفي (البابوي) في روما ـ شرطا ضروريا معترفا به.

<sup>(\*)</sup> نقلنا الفقرة من الترجمة العربية للكتاب المقدس لكن النص الإنجليزى كالتالى:

<sup>&</sup>quot;It is the holy spirits pleasure and ours".

ولدراسة أكثر تفصيلا لتطور عقيدة العصمة Infallibility بشكل عام والعصمة البابوية بشكل خاص، من الضرورى أن نرجع لكتابات اللاهوتيين الكبار. ففى فترة ما بعد الإصلاح الدينى (التى قادها لوثر ورفاقه) نجد أن أول اسم مهم ممن ناقشوا هذا الموضوع هو ملشيور كانو Melchior Cano (١٥٠٩ -١٥٠١) الدومينيكانى، ومن بعده المجزويتى (اليسوعى) بلارمين Jesuit Bellarmine (١٦٢١-١٥٤٢). وعلى أية حال، فإن كثيرين من الجزويت (اليسوعيين) والدومينيكان اختلفوا فى موضوع النعمة الإلهية كثيرين من الجزويت (اليسوعيين) والدومينيكان اختلفوا فى موضوع النعمة الإلهية قليلاً ـ النزعات الغالبية Gallican فى دول أوروبية بعينها فى عقيدة الكنيسة فيما يتعل بموضوع المصمة Winfallibility ولم يكن انحدار النشاط اللاهوتى فى القرن الثامر عشر يعنى ضرورة إعادة التكفير فى هذا الموضوع التالى (التاسع عشر)، فقد اتخذ لاهوتيو القرن التاسع عشر ـ ببساطة ـ الآراء التى سبق أن استقرت فى القرون السابقة، وفى حقبة انعقاد مجمع القاتكيان كانت هناك موافقة على طبيعة "الامتياز" البابوى ومداه. ومن ناحية أخرى، فإن التعريف الذى أسفرت عنه المناقشات لم يضف سوى القليل فوق التأكيد على أنه إذا تحدث البابا كمتحدث رسمى باسم الكنيس فلا يمكن أن يقع أبدا في أي خطأ، فالمسيح قد وعد الكنيسة بذلك.

#### العذراء المباركة

أكثر الأحداث التاريخية الشائقة التى حدثت قبل التعريف الرسمى لمبدأ : «عصد البابا» ـ وربما هى التى أدت إليه ـ هى مبادرة البابا الشخصية بإعلانه فى ٨ ديسمب ١٨٥٤ عقيدة بشكل الحمل بلا دنس لمريم العذراء المباركة، باعتبارها ـ أى هذه العقيدة جزءا من الإيمان (الصحيح). وقبل أن نواصل تناول هذا الموضوع وغيره من التطورات الحديثة فى علم الدراسات المريمية Mariology، قد يكون من المفيد أن نتفحص بدقة هذا الإعلان البابوى الخاص كمثال على "العصمة البابوية" كما تتجلى فى أفعاله. لقد سبق أن قرأنا بالفعل أن مجمع ترنت Trent عند تناوله موضوع التبرير أو الخلاص المتثنى بشكل واضع العذراء مريم من قراره المتعلق بالخطية الأصلية التى شملت البشر جميعا Sustification Original Sin فمسألة أن العذراء مريم مبراًة من كل الخطايا كانت موضوعا لمناقشات لاهوتية فى العصور الوسطى، والتعريف

النهائى لهذه العقيدة لا بد من النظر إليه باعتباره تتويجا لكل ما دار من مناقشات سابقة. فالبابا في سنة ١٨٥٤ لم يكن يعلن - إذًا - عقيدة جديدة، وإنما يُعلن مجرَّد ما كانت الكنيسة الكاثوليكية في الحقيقة تؤمن به.

وليس من المستنكّر أن نسأل في هذه المرحلة لماذا كان صدور تعريف رسمى بهذه العقيدة (الحمل بلا دنس) ضروريا أو حتى مرغوبا فيه. لنفهم إجابة هذا السؤال لا بد من فهم اتجاهات الإيمان الكاثوليكى. لقد كان الكاثوليكى في ذلك الوقت يؤمن بأن الأمر مفوض لله Authority of God، ويؤمن أنه ما دام لا يحصل على معظم معلوماته على المستوى الطبيعى hattority of God من أولئك الذين هم في وضع على المستوى الطبيعي natural من نتاج تفكيره وإنما من أولئك الذين هم في وضع يمكّنهم من المعرفة؛ لذا فإنه على مستوى الحقيقة الإيمانية لا بد له ـ كما تحقق ـ من أن يكون مستعدا لقبول المعلومات من المصدر المفوض accredited Source فالدليل التاريخي قد جعله يرضى بأن الله قد تحدث من خلال المسيح has Spoken through والمسيح أسس الكنيسة لتحفظ رسالته وتبلغها to teach it فهو يؤمن ـ أي الكاثوليكي ـ أن هذه الكنيسة الكاثوليكية هي نفسها الكنيسة التاريخية (التي وجدت الكاثوليكي ـ أن هذه الكنيسة الكاثوليكية الخبراء فه و مستعد للإصغاء "لخبراء الخبراء "في المجالات الأخرى، إنه يستمع منذ ظهور المسيحية أنه مستعد للإصغاء "لخبرائها" الدينيين بثقة متعاظمة لأنه لا يعتقد أنهم مخولون من المسيح بتعليم المسيحية فحسب، بل لأن المسيح (نفسه) يكون حاضرا لمنعهم من أي خطأ يقعون فيه أثناء تعليمهم تعاليم المسيحية.

وبطبيعة الحال، فإن الكاثوليكى لا يرى دينه قصرًرًا على الأمور الفكرية بل ولا يراه في الأساس مسألة فكرية. لكنه \_ كإنسان ذكى \_ على وعى بأن عبادته لله كان عمال وي الأساس مسألة فكرية. لكنه \_ كإنسان ذكى \_ على وعى بأن عبادته لله ولا يمال God لا بد أن تكون متسمة بالذكاء. إنه يعبد الله في هذا العالم ليس بمجرد إعمال عقله فيه بل إنه تحقق من أن ما هو مهم \_ بشكل أساسى \_ في هذه الحياة الحالية أنها تحوى في طياتها مضامين خالدة (أبدية). وهو يؤمن أنه يتلقّى من كنيسته المعلومات الصحيحة (الموثوق بها) عن هذه المضامين (الخالدة أو الأبدية). وعقيدة التجسنّد لها معنى أعمق من مجرد مضمونها اللاهوتي. ففكرة أن يسوع المسيح \_ بتاريخه البشري الذي أمكن كتابته على نحو ما كُتب تاريخ سقراط وغاندى \_ كان بأكمل المعاني وفي

الوقت نفسه إلهيًا، وهذا بمثابة تأكيد نهائى للكاثوليكى بأن التاريخ البشرى يحوى معانى سامية تسمو على الزمان والمكان.

إنه - أى الكاثوليكى - يعتقد أن حياة المسيح كانت - فى آن واحد - نسقًا من السلوك البشرى المثالى، كما كانت أيضًا تجرية تثرى كل السلوك البشرى لأنها ربطتها - أى حياة المسيح - على نحو أو آخر بحياة الله the Life of God. وعلى هذا فقد وجد الكاثوليكى فى ظروف حياة المسيح الأرضية (الدنيوية) ما هو أكثر من الإلهام -inspira الكاثوليكى فى ظروف حياة المسيح الأرضية (الدنيوية) ما هو أكثر من الإلهام - إلى المناثق الكاثوليكى فى طروف حياة المسيح حول اليوخارست Eucharist (القربان المقدس)، فمادام المسيح قد وصف نفسه بأنه خبز الحياة، فقد تحقق الكاثوليكى أن الطعام والشراب فى هذه الدنيا هما نوع من الرمز لسلطان - وهب الحياة التى هى لله فى شخص المسيح - God الدنيا هما نوع من الرمز لسلطان - وهب الحياة التى هى لله فى شخص المسيح - in - christ فما عليه إلا أن ينظر إليها باعتبارها متصلة بالحياة الآتية (الآخرة)، فهو لا ينظر لهذه الحياة من منظور أفلاطون باعتبارها متصلة بالحياة الآتية (الآخرة)، فهو لا ينظر الهذا المناثر البوذيون؛ بمعنى أنه يتحتم عليه أن يجعل هدفه الوصول إلى النيرقانا Nirvana التى تعنى انفصالاً كاملاً عنها (أى عن الحياة). حقيقة إننا نرى فى هذه الحياة التي تعنى انفصالاً كاملاً عنها (أى عن الحياة). حقيقة إننا نرى فى هذه الحياة الأنيرة) (\*) (كورنثوس - ١٣ - ١٢)؛ لكنها تبقى انعكاسًا للحقيقة الأبدية.

فالحقيقة وصلته من خلال هذه الحياة وبواسطتها. وهذا يفسر سعادته بشعوره تأييد ما هو وراء في الحقيقة كما «عرفتها» السلطات الكنسية. فكما أن العالم أو الرياضي يجد في مجموعة المبادئ والصيغ التي تُقدم له أساسًا لبحوثه في المستقبل ما يساعده ـ لا ما يعوقه ـ في إنجاز مزيد من البحوث، فكذلك الكاثوليكي الذكي ينظر لمجموعة القرارات التي اتخذتها الكنيسة بشأن العقيدة باعتبارها هيكلاً يعطى للحياة شكلاً ووضوحًا. كل ما ذكرناه له صلة وثيقة بأية محاولة لتقويم مكانة الدراسات المريمية Mariology في النظرة الكاثوليكية للحياة.

ويُقال أحيانًا \_ حتى من قبِّل بعض من يزعمون قبولهم للتعاليم الكاثوليكية التقليدية كاملة \_ إن الإعلانات الكنسية الحديثة عن العذراء مريم قد دمرت الهيكل العقدى

<sup>(\*)</sup> النص الإنجليزى: "Confused reflectim in ∎ mirror" ، ونقلنا المنى من الترجمة العربية للكتاب المقدس.

بتركيزها على عقائد ثانوية تمامًا بشكل لا يتناسب أبدًا مع أهميتها الحقيقية. والحقيقة أن هذه العقائد لها أهميتها لأنها توضح «الحقائق» الأساسية وتلقى الضوء عليها. فهى تقدم سيدتنا Our lady (أى مريم العذراء) كمعجزة إلهية بعد تجسد المسيح وأثناءه، من خلال ما هو طبيعى وما هو نعمة إلهية. فكأنّ الكنيسة وقد أكملت بلورة لاهوتها عن «التجسد» و «الخلاص»، أصبحت الآن راغبة في إظهار ما يعنيه الخلاص المثالى. إنه \_ أى الخلاص أو التخليص من الخطيئة \_ يعنى أن المخلوق الذي تم تخليصه تمامًا من الخطيئة بفضل المسيح يكون بهذا قد اندرج في سلك النظام الإلهى \_ بكل معنى الكلمة \_ لدرجة أنه في هذا العالم الذي يحده زمان ومكان يمكن أن نلمح فيه دلالات الحياة الأبدية (حياة الخلود).

وعلى هذا، فبالإيمان بالحَمِّل بلا دُنَس (أى حمل مريم العذراء دون اتصال جنسى) يكون الكاثوليكي قد تمسك بأن مريم العذراء في كل مراحل وجودها على الأرض كانت خاضعة لمشيئة الله Purposes of God، وأنها لم تكن أبدًا في أية مرحلة تحت تأثير أية قوى أخرى قد تغير طريقها بأية درجة مهما قلت وتبعدها عن إظهار الصلاح assimila- الكامل والصدق والحقيقة التي تعنى استيعاب الإنسان لله (بمعنى تمثله -As- الكامل والصدق والحقيقة التي تعنى استيعاب الإنسان لله (بمعنى تمثله -As- النسماء -As- الكنيسة حول رفع العذراء مريم للسماء -As- الذي لدور المهم في عملية التجسد (تجسد المادي لمريم، فإن هذا الجسد الذي لعب هذا الدور المهم في عملية التجسد (تجسد المسيح) قد حفظه الله من الفساد (التعفن) مع أن التعفن مرتبط بجسد الإنسان الفاني، فجسد مريم وروحها لم ينفصلا، ولو انفصالاً مؤقتاً، وهذا نوع من الإشارة لعمل المسيح عند عودته (مجيئه الثاني)؛ مما يمكِّن الكاثوليكي من الإيمان ببعث الجسد بعد الموت.

إن وضع مريم العذراء فى اللاهوت الكاثوليكى لا يمثل فكرة منعزلة، ولا يمكن فهم وضعها هذا حقيقة دون الرجوع لأعمال ابنها (المسيح)، فالقول بأن اللاهوت الكاثوليكى قد قلل من شأن المسيح بتركيزه على سمو مريم العذراء ونبلها، يشبه الاتهام القائل بأن العقيدة فى القداس Mass قد قللت من أهمية عذاب المسيح، فالقداس ذو أهمية فائقة لا لشىء إلا لأنه يربطنا مباشرة بما عَرض للمسيح من آلام، كذلك فإن توقير مريم العذراء لا يرجع إلا لدورها فى خلاص الإنسان - وهو دور لها عظيم،

ويبدو أنه من الملائم أن نضيف هنا كلمات قليلة عن تعاليم الكنيسة بشأن الخلاص المشترك Co - redemptrix الذي لم يتم تعريفه رسميًا، ومع هذا فقد ذكره بعض

اللاهوتيين باعتباره «قابلاً للتعريف definable». ولا شك أن هذه العقيدة سيتم تعريفها في المستقبل القريب؛ لكن ذلك يحتاج إلى دقة ليكون واضحًا أن هذا لا يعنى أن دور المسيح ودور أمه (مريم) في الخلاص ليسا أبدًا متساويين. فقد كانت تعاليم الكنيسة دائمًا تعنى أن الخلاص هو في الأساس من عمل يسوع المسيح. وفي الوقت نفسه، فإن كون عملية المسيح في الخلاص مستمرة عبر التاريخ، فإن خلاص المسيحيين كأفراد يتطلب تعاونًا بين أعضاء الكنيسة التي أسسها (أي أسسها المسيح). ولا يمكن فهم المعنى الشامل للنظام الطقسي ولا الغرض الأساسي للكهانة Priesthood إلا في ضوء هذا النشاط المستمر (كون الخلاص عملية مستمرة كما ورد في السطور السابقة). والآن فوفقاً للخطة الإلهية، فإن عملية الخلاص كلها تعتمد بطريق خاص على السابقة). والآن فوفقاً للخطة الإلهية، فإن عملية الخلاص كلها تعتمد بطريق خاص على قمصطلح الخلاص المشترك لا بد أن يُنظر إليه في ضوء هذا الإسهام الفريد. وإذا فمصطلح الخلاص المشترك لا بد أن يُنظر إليه في ضوء هذا الإسهام الفريد. وإذا حدث وجرى تعريف هذه العقيدة، فسيكون أمرًا لا مفر منه أن تكون المعاني الواردة في هذا التعريف متمشية مع التعاليم التقليدية للكنيسة فيما يتعلق بفكرة الخلاص أو «التخليص من الخطيئة»، مع أن المصطلحات المستخدمة قد تلقي مزيدًا من الضوء على هذه الحقيقة الأساسية.

ولدينا هنا فى الحقيقة مَثَلٌ طيبٌ عن نوع ما هو مقصود عندما يتحدث اللاهوتيون عن تطور عقيدة. فهذه الفكرة ـ التى عالجها بتفصيل كامل وصاغها بوضوح نيومان Newman فى مبحثه الشهير "مقال فى تطور العقيدة المسيحية -Newman فى مبحثه الشهير "مقال فى تطور العقيدة المسيحية وبشكل متزايد ـ Newman (مهيمنًا على التفكير الكاثوليكى خلال القرن الأخير. ومن المستغرب ألا يتم التعبير عن هذه الفكرة بشكل كامل إلا فى منتصف القرن التاسع عشر، وأن يكون هذا بقلم شخص لم يكن قد أصبح كاثوليكيًا بشكل كامل عندما كتب مقالته الآنف ذكرها. وبطبيعة لم يكن قد أصبح كاثوليكيًا بشكل كامل عندما كتب مقالته الآنف ذكرها. وبطبيعة الحال، فإن هذا كان متضمنًا فى احتكام الكنيسة إلى التقاليد الكنسية (أو التراث الكنسي) كأحد مصادر العقيدة التى تؤمن بها، وليس مما يدعو للدهشة لأيًّ مهما كان الجديد (الأناجيل وأعمال الرسل) فى القرن الأول للميلاد ومجمع نيقية المقدس -Ni الجديد (الأناجيل وأعمال الرسل) فى القرن الأول للميلاد ومجمع نيقية المقدس أن عنده معرفة بسيطة بتاريخ الكتيب المسيحيين الأوائل تمثل البذور التى أينعت شمارًا كثيرة، ربما لم يكن ـ حتى من كتبوها ـ يتوقعون لها هذا الازدهار. وعلى هذا، فالكنيسة تصر على أن ما يبدو وكأنه عقائد «جديدة» فى أعين الذين لم يألفوا الأفكار فالكنيسة تصر على أن ما يبدو وكأنه عقائد «جديدة» فى أعين الذين لم يألفوا الأفكار فالكنيسة تصر على أن ما يبدو وكأنه عقائد «جديدة» فى أعين الذين لم يألفوا الأفكار فالكنيسة تصر على أن ما يبدو وكأنه عقائد «جديدة» فى أعين الذين لم يألفوا الأفكار

اللاهوتية للكنيسة، إنما هو فى الواقع مجرد توابع أو نتائج طبيعية لعقائد راسخة منذ مدة طويلة، فتطور إدراك الفرد لإيمانه منذ تلقيه العماد فى الكنيسة حتى مراحل تالية من عمره يناظر تطور وعى الكنيسة بثراء تراثها الإيمانى، الأصلى Original deposit، ففى إنجيل ففى كلتا الحالتين نرى تمثلاً لحقيقة وعد المسيح لحوارييه his Apostles، ففى إنجيل يوحنا (١٢/١٦ – ١٣) نقرأ:

«إن لى أمورًا كثيرة أيضًا لأقول لكم، ولكن لا تستطيعون أن تحتملوا الآن، وأما متى جاء ذاك روح الحق فهو يرشدكم إلى جميع الحق لأنه لا يتكلم من نفسه بل كل ما يسمع يتكلم به ويخبركم بأمور آتية (\*).

## اللاهوت الإيجابي: الكتاب المقدس

ما نرويه عن التطور اللاهوتي في الكاثوليكية منذ حركة الإصلاح الديني (التي قادها لوثر)، لن يكون مكتملاً دون أن نشير إلى التطور الحادث في القرون الأخيرة والمتمثل فيما يُعرف باسم اللاهوت الإيجابي كلاهوت مميز عن اللاهوت التأملي أو الفكرى الخالص. ففي العصور الوسطى كان التطور اللاهوتي في غالبه حصاد تمعن وفحص وتفسير للحقائق العَقُديَّة (ما يُعتقد أنه صادق في العقيدة)، وكان هذا إلى حد كبير في ضوء أفكار ميتافيزيقية معينة جرى توظيفها لشرح وتبرير محتوى الإيمان (أو الدين). لقد كان الإنجاز الكبير للأكويني ولاهوتيي العصور الوسطى عامة هو أساس التركيب اللاهوتي بكل محتوياته \_ والذي بدأ من بديهيات أساسية بعينها جرى التوصل إليها باستخدام العقل ـ وذلك التركيب اللاهوتي كان يتسم بالبناء المنطقي المحكم الذي يضم بين جنبيه كل جوانب الحياة البشرية؛ العلمية والأخلاقية والدينية. وكان مثل هذا النشاط \_ في أحسن حالاته \_ ذا قيمة كبيرة، لكن مع الانهيار العام الذي ألمَّ بالنشاط الفكري في فترة لاحقة في العصور الوسطى خيم التحجر والجمود، وأصبح اللاهوت الكاثوليكي نوعًا من تخليد الذات، وتبرير الوجود منفصلاً عن النقد التاريخي ومهددًا بالانفصال من الحقيقة التاريخية. وإحدى الفوائد الكبرى التي عادت على الكاثوليكية من جراء هجوم الحركة الإصلاحية (البروتستنطية) هو أنها ـ أى الكنيسة الكاثوليكية ـ أدركت الحاجة إلى إعادة فحص الأسس التاريخية والتقليدية للعقيدة.

<sup>(\*)</sup> عادة ما يفهم المسلمون الذين يقرءون الأناجيل من مثل هذه النصوص على أنها إشارة إلى رسول يأتى من بعد المسيح اسمه أحمد (محمد ﷺ). (المترجم).

وقد تبدو الدراسات التاريخية والمتعلقة بآباء الكنيسة المكتوبة في القرنين السادس عشر والسابع عشر، بدائية \_ غالبًا \_ في نظر المحدثين. ومع هذا فإننا لا نبالغ إن زعمنا أنهم وضعوا الأسس التي بنت فوقها الأجيال اللاحقة. فإحياء الدراسات الكلاسية في عصر النهضة (الرينيسننس) قادت ـ منطقيًا إلى إحياء تعاليم الكتاب المقدس وآباء الكنيسة. ومن بين الأسماء الرائدة في هذا المجال لابد أن نذكر الجزويتي (اليسوعي) بيتو Peteau (والمعروف بالصيغة اللاتينية لاسمه أي بيتاهيوس Petavius) الذي عاش في الفترة من ١٥٨٣ إلى ١٦٥٢. لقد أهَّلته ثقافته الواسعة وتوقده الذهني ليكون من بين أفضل المفسرين للمنهج الإيجابي في اللاهوت. لقد كنا في عصر لا نبالغ إن قلنا إن آباء الكنيسة فيه قد أصبحوا للمرة الأولى موضع دراسة علمية، فقد أعيد نشر النصوص نشرًا نقديًا، وظهرت التفاسير وجُمعت المعاجم، وبشكل عام جرى استخدام المنهج التاريخي بعناية وبطريقة نظامية، كما تم توظيف نتائج الدراسات الآثارية وغيرها من العلوم المساعدة للتاريخ والتي كانت في حالة نمو وتطور. وكان من نتيجة هذا هو أن اللاهوت قد انتعش من جديد في الكنيسة، واتفق أن مكن هذا الوضع المدافعين عن الكاثوليكية لدحض حجج الهرطقة. لقد زعمت الكنيسة \_ وبررت زعمها بالفعل - بأن المؤلفين الكبار في العصور الوسطى رغم ما اعترى مناهجهم من قصور، قد أسسوا ما ذكروه على التراث المسيحى (التقليد المسيحي) الذي يعود إلى تعاليم الآباء (آباء الكنيسة)؛ ومن ثُم من خلال هؤلاء الآباء \_ للكتاب المقدس ذاته.

وبالنسبة للاتجاه الكاثوليكي نحو الكتاب المقدس نجد من الضروري تناوله ببعض التفصيل، ولو لم يكن هذا إلا بسبب ما اعترى هذا الموضوع من سوء فهم، لكفي. ويرجع سوء الفهم هذا إلى موقفين تاريخيين، أولهما يرجع إلى فترة ما قبل حركة الإصلاح الديني (التي قادها لوثر ورفاقه)، عندما وجدنا رجالاً مثل ويكلف Wyclif الإصلاح الديني (التي قادها لوثر ورفاقه)، عندما وجدنا رجالاً مثل متحيز)، فكان من يستخدمون نصوص الكتاب المقدس بشكل غير موضوعي (بشكل متحيز)، فكان من الضروري أن تمنع الكنيسة استخدام نسخ من الكتاب المقدس لم تُجز (أي الكنيسة) محتواها. وليس صحيحًا ما يُقال أحيانًا أن الكنيسة عارضت دائمًا استخدام اللغة العامة في توصيل معاني الكتب المقدسة، إذًا لا بد أن نضع في أذهاننا أنه حتى فترة عصر النهضة كان معظم الناس ممن يستطيعون القراءة على دراية كافية باللغة اللاتينية؛ مما يجعل ترجمة الكتب المقدسة إلى العامية غير ضرورية إلى حد كبير. وعندما ظهرت الحاجة لذلك لم تتوان الكنيسة عن مواجهة هذه الحاجة. وعلى هذا.

فقد ظهرت الترجمة الإنجليزية الكاثوليكية المعتمدة المعروفة باسم نسخة دوى Version قبل النسخة الپروتستنطية المعتمدة التى ثبت حقًا أنها اعتمدت على النسخة الكاثوليكية الآنف ذكرها. وقد أظهرت كنائس العصور الوسطى بنوافذها ذوات الزجاج المان ورسومها الجدارية، وكذلك المسرحيات القديمة ذات الطابع الصوفى، والمؤلفات الأدبية الشبيهة بها ـ أن فحوى قصص الكتاب المقدس كانت محفوظة وماثلة في عقول المؤمنين بالمسيحية. وقلما كان اللوم يُوجَّه للكنيسة الكاثوليكية لرفضها السماح بمناقشات غير منضبطة (أو غير مسيطر عليها uncontrolled) لبعض الفقرات التي تتاول قضايا لاهوتية صعبة، والتي كان فهمها يحتاج لتدريب خاص.

وفي وقت أكثر قربًا من زمننا الحديث هذا كان النقد الموجه للكنيسة يدور حول كون أن ما تقدمه من علم لاهوتي لا يتسم بالتطور ولا يعدو كونه رد فعل (للهجوم عليها)، لكن لا بد من النظر لهذا في ضوء الظروف التاريخية السائدة وقتها. وفي الوقت الذي كان فيه كثير من نشاط البروتستنط الفكري مكرسًا للنقد ذي الطابع الراديكالي الذي نجح غالبًا في تدمير ما يكنّه الناس من تقدير لطبيعة الكتاب المقدس (انظر ص ص ١٢٤ - ١٢٧ من النص الإنجليزي)، راحت الكنيسة الكاثوليكية تواصل تأكيدها على أن الكتاب المقدس يضم بين جنبيه الحقائق الإيمانية ذات الأهمية الأساسية، وهو بهذا أكثر قيمة وأشد دقة من النقد النصى ومن إعادة صياغة وتشكيل التاريخ والفكر المسيحي. فلم تفعل حركة النقد في ذروتها Higher Critism (المقصود بها التمحيص التاريخي للكتاب المقدس) وبشكلها المتطرف سوى القليل في تعميق ما يدعونا إليه الكتاب المقدس. فهذه الحركة النقدية في أسوأ نتائجها لم تكن سوى أداة استخدمها المتشككون وغير المتدينين. فبينما عمد - بشكل عام - كل من ستراوس Straus وبور Baur ومدرسة توبنجن Tubingen school إلى التشكك في القيمة التاريخية للعهد الجديد، وجدنا الباحثين الكاثوليك يؤمنون أن واجبهم الأول هو الدفاع عن الكتاب المقدس كأساس للإيمان المسيحي، حتى وإن بدت طريقتهم عتيقة الطراز على نحو من الأنحاء. وثبت أنهم كانوا على حق، فقد أصبحت حركة النقد التي بلغت ذروتها (المد النقدى Higher Criticism) \_ الآن \_ هي التي تبدو عتيقة قديمة الطراز(\*)، فقد أصبح موقف المحافظين من الكتاب المقدس - مرة أخرى - محل تعاطف، ومما يدعو للسخرية تحول آراء البشر وتغيرها؛ حتى إن الكنيسة قد أتَّهمت

<sup>(\*)</sup> مصطلح Higher Criticism يعنى دراسة أسفار التوراة لتقرير تاريخها وأغراض كتابتها.

فى القرن السادس عشر بأنها لم تبذل جهودًا كافية لصالح الكتاب المقدس، بينما قيل فى القرن التاسع عشر إنها بالغت فى تناول مسألة الكتاب المقدس وتعاملت معها بجدية شديدة.

وفى الحقيقة، فإن تاريخ الدراسات الكاثوليكية للكتاب القدس ـ بالنسبة للذين ألفوها واعتادوا عليها ـ تمثل قصة أصياة وحقيقية إن لم تكن تطورًا تدريجيا، فما زالت الشروحات العظيمة التى قام بها رجال على شاكلة مالدوناتوس Maldonatus فما زالت تحوى وكنابنهوير Knabenhauer وكورنيليوس ألابيد Cornelius ـ Lapide ـ ما زالت تحوى الكثير مما له قيمة، بينما في القرن الحالى سيوصف عمل لاجرانج العشر الأخيرة كان أفضل إنجاز پروتستنطى. ومما لا يخلو من دلالة أنه في السنوات العشر الأخيرة كان بعض أهم الأعمال الأساسية ـ وإن لم يكن بالضروره أكثرها شهرة وإثارة ـ هو ذلك الذي أنجزه الدارسون الكاثوليك بدراسة لفائف قُمِّران Qumran ـ ونخص بالذكر من مؤلاء الدارسين بير دى فو Pere de Vaux وزملاءه الدومينيكان في مدرسة دراسة الكتاب المقدس Biblical Commission ومن اليسير أن نعتبر عمل لجنة دراسة الكتاب المقدس Biblical Commission في روما مجرد كابح يكبح التقدم في هذا الاتجاه ومن الناحية الفعلية لم تكن هذه اللجنة أكثر من مُذكِّر أو مُنبَّه مفيد حتى لا تسمع للتفكير بتجاوز السقف الصلد الذي جعلته حدًا لا يمكن تجاوزه بالنسبة للأمور الدينية، فأفضل أنواع النقد ليس هو دائمًا الذي يهدم وجهات النظر التقليدية دون فهمها.

وفى محاولة لتقويم اتجاه السلطات الكنسية لقضايا الاكتشافات العلمية فى أى حقل من حقول المعرفة، لابد أن نضع فى اعتبارنا أنها رأت أن واجبها الأول هو حماية المصالح الروحية لجماهير المؤمنين (بالمسيحية) وهى فى غالبيتها الساحقة غير مهتمة بالمسائل الفكرية. فتقديم حقائق جديدة بطريقة غير ملائمة قد يدمر نفوس غير القادرين على استيعابها نظرًا لعقائدهم القديمة التى تعاطفوا معها منذ زمن طويل. وغالبًا ما كانت هناك أفكار أو حقائق قديمة لا بد من الدفاع عنها، وكان الدفاع عنها فى بعض الأحيان ـ مؤثرًا وفعالاً بمجرد عرض الدعاوى الجديدة. وهذا المبدأ هو الذى يفسر حذر الكنيسة من تفسيرات دارسى الكتاب المقدس التى تجنح للتطرف. وهذا المبدأ نفسه هو الذى يفسر لنا إدانة الكنيسة للمحدثين (ذوى الاتجاهات الحداثية المبدأ نفسه هو الذى يفسر لنا إدانة الكنيسة) فى العقد الأول من هذا القرن. وليس

من المكن هنا أن نخوض فى أية دراسة تفصيلية لهذه القضية المعقدة، وبالنسبة للراغبين فى الاطلاع على المزيد حول هذا الموضوع فيمكنهم الرجوع إلى المؤلفات لواردة فى قائمة المراجع. لكن القصة المفزعة فى هذه التراچيديا تتضح تمامًا إذا ذكرنا أن «ضحايا» الحرّم الكنّسيّ (الذين حرمتهم الكنيسة من رحمتها) كانوا رجالاً فاق حماسهم الفكرى واجباتهم الرعوية (أى واجباتهم إزاء رعاياهم فى الكنائس والأبرشيات)، فلو أنهم لم يفعلوا سوى تذكر مقالة سيدهم (معلمهم their Master) لذى قال: «مازال لذيّ الكثير لأقوله لكم، لكنه مازال فوق طاقة فهمكم» (يوحنا / ١٦ / ١٢) آه لو أنهم لو لم يفعلوا سوى تذكر أن الأسرار المقدسة (الإلهية) لا يمكن فهمها عقط \_ بالعقل البشرى (المحدود) وإنما لا يمكن معرفة قيمتها إلا بالتدريج ومن خلال منطق هادئ ينير الإيمان له الطريق \_ لو أنهم تذكروا هذا لأفادوا أنفسهم وأفادوا الكنيسة أكثر مما فعلوا بنقدهم العنيف.

لقد أغرقنا أنفسنا بالعقائد أو النظم اللاهوتية خاصة، لكن هناك مجالين كبيرين في نطاق المصالح البشرية كانا موضع اهتمام كبير من الكنيسة لأنهما أثرًا بدرجة كبيرة في رفاهية الإنسان في الدنيا، وكان لهما ـ بشكل مباشر أو غير مباشر مضامين لاهوتية مهمة. لقد شهدت الأزمنة الحديثة تقدمًا في الكشوف العلمية وتطورات سياسة واجتماعية.

## (ب) الكنيسة والعلم

أمًا وقد أصبحنا نتاول مجال العلوم الطبيعية (الفيزيقية)، فقد يكون من الملائم أن نبدأ بإشارات موجزة لقصة جاليليو Galilio (لمزيد من التفصيل يمكن الرجوع لكتاب خياة روبرت بيلاريم the life of Robert Bellarrime، تأليف چيمس برودريك James من جماعة يسوع، ١٩٢٨). فقصة جاليليو هذه ليست ـ ببساطة ـ مجرد قصة للتنوير العلمي في مواجهة الظلامية (النزعة الإكليريكية لإعاقة انتشار المعرفة)، ولا بد أن يتضح هذا من أن الحقيقة التي مؤدّاها أن الشمس هي المركز(\*) (وليس الأرض) التي سبق أن أعلنها كوپرنيكس Copernicus ـ الإكليريكي الكاثوليكي ـ في سنة الأرض قفي البداية. فهذه النظرية كعقيدة علمية خالصة لم تكن

<sup>(\*)</sup> بمعنى أن الأرض والكواكب الأخرى هي التي تدور حول الشمس وليس العكس.

تعنيها على نحو خاص ولم يكن هناك عداء بينها وبين العلماء الإيطاليين، فلم تكن هناك \_ إذًا \_ حاجة لصراع \_ حول هذه المسألة \_ بين الكنيسة والفلكيين. ولا يتصل بموضوعنا هنا أن نتعرض بالتفصيل لكون نظرية كوبرنيكس قد أدانها رجال الدين البروتستنط بمرارة أشد مما أدانتها السلطات الدينية الكاثوليكية، وعندما بدأ جاليليو في «التدخل» - كما ظنت السلطات الكاثوليكية - في مسائل اللاهوت، شعرت هذه السلطات بضرورة اتخاذ إجراء. ولم يكن الإجراء الذي اتخذته حكيمًا كما ينبغي وعومل جاليليو بطريقة غير لائقة (منحطة) (لكن ليس بالوحشية التي تُعزى أحيانًا للكنيسية). ففي الظروف التي كانت سائدة في هذا الوقت حيث كانت الكنيسية الكاثوليكية تكاد تفيق من الهجوم الأسوأ عليها، ونعنى به هجوم الإصلاحيين -Reform ers (أتباع لوثر وكلفن وزهينجلي)؛ فربما لم يكن هناك مناص من توجيه تهمة الهرطقة بمجرد الشك فلم يكن من طريق إلا الرغبة الشديدة في جعل العاصمة اللاهوتية بعيدًا عن الكشوف العلمية. لقد أخطأ الطرفان بلا شك، لكن من الخطأ التاريخي أن نقيم بناء على هذه الحادثة صرحًا من الإدانات للكنيسة الكاثوليكية باعتبارها كانت دائمًا معارضة للتقدم العلمي، فهذا غير صحيح، فقد كانت الكنيسة تعمل كالمعتاد وفقًا لرغبتها في حماية الحقيقة الإيمانية (الحقيقة الموحى بها). وكلما نشأ توتر بين الكنيسة «والعلم» لأصبح من الصحيح - بشكل عام - أن نقول إن هذا العداء كان في حقيقته نزاعًا بين علماء بعينهم، وأفراد بعينهم في السلطة الكنسية الكاثوليكية. وريما كان صحيحًا أيضًا أن نزعم أن هذا العداء كان بشكل عام يبدأ من جانب العلم. إنها لحقيقة مؤسفة أن كل حركة القرن الثامن عشر التي تطلق على نفسها اسم حركة التنوير كانت ـ لأسباب لم تكن دائمًا عقلية خالصة أو علمية محضة ـ تعادى ـ عمومًا ـ الدين بمرارة، والكاثوليكية على نحو خاص. حقيقة أن التقدم الملحوظ الذي حققته العلوم الطبيعية Physical في الأزمنة الحديثة زَامَن تدهور العقيدة الدينية، إلا أنه من غير المنطقى ومما لا يتسق مع الحقيقة التاريخية أن نقول إن تدهور العقيدة الدينية كان أمرًا لابد منه لإحراز هذا التقدم العلمي، وإذا كان رجال الدين لم يحققوا اكتشافات علمية Scientific مهمة، فقد احتفظوا للأجيال القادمة \_ على الأقل \_ بما هو ذو قيمة من تراث القدماء العلمي. وقد وجهوا طاقاتهم العقلية لمجالات أخرى (غيم الاكتشافات العلمية). لقد كان واجب الكنيسة الأساسي في عالم الثقافة والحضارة هو ترويض القوط والثندال والسكسون والدانمركيين وتحضيرهم، فلو لم تكن هناك كنيسة (كاثوليكية) في العصور الوسطى، لكان هناك احتمال كبير في ألا يكون لعصر النهضة (رينيسنس) وجود، ولكان تاريخ أوروبا الحديثة مختلفًا عما هو الآن اختلافًا كبيرًا. ومن التفاهة أن نتهم الكنيسة بسبب عدم وجود علماء كبار في القرن الثالث عشر، فهذا في تفاهته يعادل قولنا لم لم يظهر الازدهار العظيم الذي حدث للثقافة الإغريقية في القرن الخامس قبل الميلاد، قبل ذلك بثلاثة قرون. فالقوانين التي تحكم حركة فكر الإنسان أكثر تعقيدًا وغموضًا من القوانين التي تحكم وقت البذر ووقت الحصاد على مدار السنة. والمؤكد أن الكنيسة لم تكن أبدًا معادية للتقدم العلمي. وبصرف النظر عن الإسهام الإيجابي للكاثوليك \_ رجالاً ونساءً، إكليريكيين وغير إكليريكيين \_ خاصة في مجال الفلك والبيولوچيا (علم الأحياء)، فإن دراسة المجالات العلمية المختلفة تشكل جانبًا منهجيًا في البرامج التعليمية المقررة على الطلبة الإكليريكيين، وكذلك في برامج الدراسات العليا التي أسستها \_ أو تشرف عليها \_ الكنيسة (الكاثوليكية) في بعض البلاد.

والكنيسة تعلم أن كل تقدم علمى حقيقى فى العلم التجريبى يُعد مرحلة فى كشف الحقيقة الكاملة التى هى وحى من الله. وكما ذكرنا آنفًا، فإن بعض التوتر الذى يحدث بين الحين والحين ناتج عن أن بعض المتحمسين للكشوف العلمية يقدمونها وكأنها تتعارض مع الحقيقة الدينية، أو عندما يستاء اللاهوتيون من إمكانية تقليص المجالات التى يهيمنون عليها. وإحدى الصعوبات الملازمة للموقف الدينى هى أن الحقيقة السامية (الكائنة فوق الوجود المادى) التى يدعى اللاهوتيون امتلاك ناصيتها هى بالضرورة ـ لا يمكن فهمها إلا بالتعبير عنها من خلال نظم (أو أنساق) فلسفية أو علمية، هى بدورها غير ملائمة ـ بشكل قل أم كثر ـ للتعبير عنها (أى للتعبير عن الحقائق المتسامية على الوجود المادى)، فكما أن النظريات الفلسفية تتطور أو كما أن النظميم العلمية تتغير ـ فسيكون مما لا مناص منه وجود بعض التلكؤ أو التأخر قبل أن يستطيع اللاهوتيون إعادة تكييف أنفسهم مع الوضع الجديد (الذى فرضته التغيرات في المفاهيم العلمية أو التطورات في المفاهيم الفلسفية).

والمثل الكلاسى لمثل هذا التوتر نجده فى رواية التوراة عن قصة الخلق، فحتى الأزمنة الحديثة كان التفسير التقليدى للأسفار الأولى من سفر التكوين واضعًا من النظرة الأولى، فالله خلق السماء والأرض فى أسبوع على النسق الوارد فى هذه الأسفار وكان رئيس أساقفة پروتستنطى متهورًا بدرجة تجعله يحدد أن هذا خدث فى

سنة ٤٠٠٤ قبل الميلاد، وعن تأثير تقدم العلوم البيولوچية والچيولوچية فى القرن الأخير، فهو أمر معروف تمامًا ولا داعى لوصفه هنا (مما يعنى أن ما ذكره رئيس الأساقفة هذا غير صحيح).

ولفترة شعر مسيحيون كثيرون أن «الدليل من خلال دراسة الصخور» لا بد أن يكون غير جدير بالاعتماد عليه لأنه ـ كما هو واضح ـ يتعارض بشكل صارخ مع ما ورد فى الكتاب المقدس (المقصود التوراة أو الأسفار الأولى من العهد القديم)، بينما بدت نظرية التطور غير متفقة فحسب مع قصة الخلق حيث خلق الله آدم وحواء، بل بدت أيضًا تهدد الحقيقة الإيمانية المتعلقة بقدرة الله وقوته. وليس من المستغرب أن هذا يرضى العالم الذى استحوذ عليه الشك بالفعل لأنه نجح في هدم «الحقيقة» كما تراها المسيحية. لقد كان هذا العالم متأكدًا ـ بل ومتأكدًا بما يفوق الوصف ـ من صحة استدلالاته حتى لو كانت متعارضة مع «الحقيقة» الموحى بها، وهو أمر سيئ جدًا النسبة لهذه «الحقيقة».

ويظهر أن الفريقين المتنازعين قد نسيا (وعدر اللاهوتيين لهذا النسيان لا نجد له إلا تبريرًا أقل مما نجده لغيرهم) أن القديس أوغسطين Augustine كان قد واجه بالفعل هذه المشكلة ووضع خطوطًا لحلها قبل ذلك بأكثر من ألف وأربعمائة عام. ففي مؤلَّفه De Genesi ad Litteram وفي كتاباته الأخرى، كان القديس قد اعترف بحقيقة أنه في أيامه كانت هناك نظريات علمية معينة تتعارض مع التفسير الحرفي لما ورد في الكتاب المقدس (المقصود هنا التوراة) عن أصل الكون the World . ووضع مبدءًا مهمًا وهو أنه إذا كانت هناك بعض الحقائق الراسخة في مجال العلم أو التاريخ مخالفة لما يبدو تفسيرًا طبيعيًا لبعض فقرات الكتاب المقدس، فمن الضروري رفض ما هو وارد في هذا التفسير. واليوم، فإن هذا النوع من القضايا لم يعد يقلق اللاهوتي، فهو يعترف بالحقيقة التي مؤداها أنه طالما أن مؤلف author ما ورد بالكتاب المقدس كان يعبر عن «حقيقة» أساسية بطريقة تجعلها ذات تأثير في نفوس وعقول من يخاطبهم من العامة، فلا جُنَاح إذًا من أن يكون العالم شريكًا في التفسير وليس عدوًا . فالصورة التي تم بها خلق الكون كما وضعها الفلكي والجيولوچي والفيزيائي (عالم الطبيعة) والبيولوچى (عالم الأحياء)، هي بكل المقاييس أكثر تأثيرًا بكثير من السيناريو البسيط المُشبِّه (الذي يشبه الله سبحانه وتعالى بالبشر) الذي تم استخلاصه في عصور الفكر البدائية، فالمنظور العلمي لخلق الكون يُبِّدي الخالق بشكل أكثر جلالاً، ويؤثر في الناس

أكثر ويجعلهم أكثر تأثرًا بجلال الخالق. إن التطور العلمى أبعد ما يكون عن تقليل قيمة الدين، بل إنه يزيد بالفعل من معانى الخشية (من الله) ويعمق الإحساس بغموض الكون، وهما لب كل عبادة. وإذا كانت الفلسفة خادمة للاهوت كما فى قول مأثور للاهوتيى العصور الوسطى، فإنه يمكننا القول إن أعظم إنجازات العلماء وكشوفاتهم تُعد مساهمة منهم فى تعميق فهم الحقيقة الإلهية.

## التعاليم الاجتماعية

والتطور الآخر الكبير الذى أثر فى الحياة البشرية هو ما حدث من تغير فى النظرة السياسية والاجتماعية منذ أواخر العصور الوسطى، وفى عصر الإصلاح الدينى -Ref (الذى فجره لوثر) كانت الأفكار الإقطاعية مازالت سائدة، كما كانت مقولات الطبقية الاجتماعية (التسلسل الاجتماعي الهرمى) وعلى رأسها ملكية مطلقة بدرجات الطبقية الاجتماعية (التسلسل الاجتماعي الهرمى) وعلى رأسها ملكية مطلقة بدرجات متفاوتة وكانت كلها مقبولة على المستوى العالمي، فموقف لوثر من ثورة الفلاحين ضد الأمراء يُظهر أنه - فى المجال السياسي على الأقل - كان مؤيدًا الفاشستية بشكل ملحوظ، أو بتعبير آخر مؤيدًا لإخضاع الأفراد لسلطة الحكومة رغم كل دعاويه عن حق الحكم الشخصى Private Judgement فى أمور الدين، والآن كان اهتمام الكنيسة بأمور السياسة - كما هو فى أمور العلم - مجرد اهتمام غير مباشر، فكما يُقال لم يكن بشرط ضمان واحد وهو وجود حقوق إنسانية أساسية بعينها مما هو ضرورى لتطور الإنسان ككائن حر ومسئول، وفى الوقت، نفسه فإنها لم تكن تستطيع إلا أن تنخرط فى المسائل السياسية وذلك لسببين،

ففى المقام الأول نجد أنه رغم كونها تمارس مهمتها الروحية من موقف متين على نحو خاص، إلا أن رعاياها كانوا فى مئات من الدول الوطنية المختلفة والجماعات القبلية والعرقية (الإثنية) والكونفدراليات السياسية. ولم يكن الولاء السياسي للكاثوليكي فى حد ذاته داخلاً فى اهتمام كنيسته (الكنيسة الكاثوليكية)، لكن أخلاقه ومناقبه كانت موضع اهتمامها، لكنه ليس نادرًا أن تنطوى الأنشطة السياسية على قضايا أخلاقية قد ترى الكنيسة أنه من واجبها إعلان ما تراه بشأنها. وسندرس بغير تفصيل بعض هذه الإعلانات الكنسية التى لا تبدو تدخلاً فى النظم السياسية. لقد كانت هذه الإعلانات الكنسية تعنى القضايا الخلقية، وعلى هذا، وبهذا المعنى وجدت الكنيسة نفسها مهتمة بالأمور السياسية.

وأكثر من هذا، فالكنيسة بالضرورة, منظمة Organization نظرًا لطبيعتها الروحية الأساسية بكل أبعادها. وستكون موجودة في كل بلاد العالم على درجات متفاوتة من التطور. ومن هنا، فقد نشبت - بشكل متقطع - توترات بين «الكنيسة» و «الدولة». ولحسن الحظ، فمع انهيار السلطة الزمنية للبابوية، فإن الاعتبارات السياسية الخالصة لم تعد تثير - بشكل متفاقم - مواقف صعبة، ومع هذا فالكنيسة في حاجة إلى إرساء الحرية اللازمة لتمارس عملها، ولتقرر - على سبيل المثال - تعيين الأساقفة، وطبيعة التعليم الذي تقدمه لأبنائها، وعدم التدخل في أمور العبادة الضرورية للحياة الدينية للمنتمين إليها. وبوجه عام، فإن العالم الحديث شهد علاقات طيبة - لأسباب معقولة - بين الكنيسة والدول الديمقراطية مع التسامح الكامل إزاء التعصب والشك اللذين مازالا سائدين في كثير من البلاد التي سبق أن خضعت لتأثير دعاية حركة الإصلا- الديني (القصود الحركة البروتستنطية)، وكانت الكنيسة - دائمًا - في ظل نظم الحك الشمولية عرضة لبعض أنواع الاضطهاد كان في بعض الأوقات يفوق أسوأ أنواع الهمجية التي تعرض لها المسيحيون في ظل الإمبراطوية الرومانية.

وليس صحيحًا ما يُقال أحيانًا من أن الكنيسة تشكل بدورها حكمًا شموليًا آخر، فالكنيسة لا تزعم الهيمنة على مجمل حياة الإنسان، فكل ما تقوله هو أن الإنسان في كل نشاطاته وأعماله إنما هو تابع لله الذي يسمو بكل ما يكون من ولاء له وإخلاص له على ظهر هذه البسيطة. والكنيسة بتأكيدها لهذه الحقيقة إنما هي في الحقيقة تؤكد على مبدأ الحرية البشرية. إنه لأمر حقيقي أن نظم الحكم الشمولي - في أشكالها الصارخة كما في النازية والشيوعية - كانت تعمل على استرقاق الإنسان بالدعوة إلى عقيدة أنه لا ولاء للإنسان أقوى من ولائه للدولة أو الحزب؛ مما جعل صدامها الشديد مع الدين أمرًا لا مفر منه. ففي ألمانيا النازية بُذلت محاولات لإخضاع الكنيسة لإيديولوچية الحزب، وفشلت هذه المحاولات أمام المشاعر الدينية للشعب بشكل عام. وعدد القسس والكاثوليك البارزين - وغيرهم من المسيحيين - ممن عانوا كثيرًا في معسكرات الاعتقال، بل ولاقوا فيها حتفهم، يُعد دليلاً - من بين أدلة أخرى - على قسوة هذه المحاولات. وفي البلاد التي غزتها الشيوعية، ساد الاضطهاد أيضًا، رغم أنه كان يُنفذ بطريقة أشد مكرًا ودهاءً. ولم تكن الطريقة التي جرى بها اضطهاد رجال الدين يُنفذ بطريقة أشد مكرًا ودهاءً. ولم تكن الطريقة التي جرى بها اضطهاد رجال الدين الكاثوليك في مناطق أخرى تتسم بالحيطة نفسها، ففي يوغسلاڤيا والمجر وپولندا وتشيكوسلوڤاكيا عاني معظم الأفراد المهمين في سلك الإكليروس من السجن لفترات

طويلة أو قصيرة، بينما كان عدد القسس والراهبات الذين ماتوا في معسكرات العمل أو جرى إعدامهم على يد السلطات في أنحاء العالم الشيوعي ـ هائلاً، رغم أن الرقم الدقيق غير معروف على سبيل اليقين. وهؤلاء المسيحيون لم يعانوا ويموتوا من أجل مطالبهم بأية مُثَل سياسية، وإنما كانوا متمسكين بإيمانهم في حق الإنسان أن يكون حرًا في تفكيره كما يتجلى في حرية العبادة. وإنها لملاحظة تدعو لإجلال الحكمة الأساسية للاهوت النظام الكاثوليكي أنه عندما كانت العقائد الاشتراكية والشيوعية تتشر أفكارها للمرة الأولى في أوروبا \_ وجدت الكنيسة الكاثوليكية أنه من الضروري \_ انطلاقًا من أسس لاهوتية \_ أن تدين هذه الدعوات الاشتراكية والشيوعية التي سمح لها بنشر أفكارها باسم الليبرالية، ويجب أن نشير إلى أن «الاشتراكية» هنا لا تعنى أي نظام سياسي يهدف مجرد توزيع الثروة بشكل عادل، فمثل هذه العقيدة لا بد أن تحظى ـ بشكل واضح ـ بتعاطف أي مسيحي حقيقي، لكن ما أدانته الكنيسة وما زالت تدينه هو الادعاء بأن الملكية الخاصة في غير الصالح العام، وما تدينه الكنيسة أيضًا هو القول بضرورة إعادة تشكيل المجتمع على نحو راديكالي بحيث تبقى كل الثروة في يد الدولة ولا يكون المواطنون سوى موظفين يتقاضون معاشهم من الدولة. فمثل هذه الفكرة رفضتها الكنيسة معلنة أنها ضد طبيعة الأشياء، وضد وقار الإنسان وضد القدر من الاستقلال المطلوب للبشر ليعيش الإنسان حياة إنسانية حقيقية. وبقاء الثروة في أيدي الأفراد هو بلا شك مسئولية جسيمة ـ كما حذرنا المسيح نفسه ـ وهي أيضًا خطر أخلاقي كبير. والكنيسة أيضًا لم تعارض حق الدولة .. وواجبها .. في ضبط توزيع الثروة للصالح العام، لكن الذي لن تسمح به هو عقيدة أن تجريد الناس من حقوق الملكية ـ على الأقل الحد الأدنى من الملكية الضروري في الظروف العادية لتطور حقيقي ليكون الناس أفرادًا مسئولين في المجتمع ـ بدعوى أن هذا للصالح العام، وما أدانته الكنيسة على أسس لاهوتية في سنة ١٨٤٩ أدانه الآن «العالم الحر» على أسس سياسية وعملية.

لقد أفرزت المزاوجة بين النظام الاقتصادى الخاطئ والفلسفة المادية الديالكتيكية الخاطئة أبشع أنواع النظم السياسية غير الإنسانية في العالم منذ حضَّرت الكنيسة البرابرة. ومرة أخرى لا بد أن نذكر أنه عندما كتب ماركس وإنجلز Marx & Engels، البرابرة ومرة أخرى لا بد أن نذكر أنه عندما كتب ماركس وإنجلز (the Communist Manifesto)، كان المجتمع البيان الشيوعي (المانيفستو الشيوعي عماني من مشاكل خطيرة تصرخ بإلحاح طالبة العلاج. وقد يكون صحيحًا أن الوعي الأوروبي كان ـ بسبب التهديد بانفجار ثوري عارم ـ في حاجة إلى من يحفزه

على العمل. وفي الوقت نفسه، فمن غير المعقول أن نفترض أن الكنيسة في موقف يسمح لها بالتعامل مع هذه المشاكل بنفسها. وبصرف النظر عن الإصابات القاسية التي ألمت بسلطة الكنيسة من جرًّاء الحركة الإصلاحية (البروتستنطية)، فإن مفكري Philosophies القرن الثامن عشر ودعاة التقدم وازدياد ظاهرة العلمنة في الحياة العامة، وإصرار السياسيين على إبعاد الكنيسة عن أمورهم ـ كل ذلك كان يعنى أن دور الكنيسة قد تقلص بحيث لا يعدو التحذير والموعظة والنصيحة. وقد قدمت الكنيسة هذه النصائح والمواعظ والتحذيرات في بياناتها المتتابعة ومن خلال التوجيهات الرعوية لرجال الدين لمواجهة مفاسد العصر. حقيقة إن أحدًا ما لم يلتفت كثيرًا لهذه العظات؛ لكن قيمتها وخلودها لا يمكن أن تكون محل شك. وأحد الوثائق الأكثر أهمية التي تقرر بوضوح وبلغة لا تحتمل الخطأ تعاليم الكنيسة فيما يتعلق بالعدالة الاجتماعية، المنشور البابوي العام الذي أصدره البابا ليو الثالث عشر Rerum Novarum" Leo XIII" والمنشور في سنة ١٨٩١، فتحليله لأخطار العصر وجسارته في وصف العلاج، كل ذلك يجعله جديرًا بما هو أكثر من الإشارة العابرة. فبعد أن أشار بإيجاز لأسباب المشكلة الاجتماعية في أواخر القرن التاسع عشر، استمر البابا ليدين العلاج الذي اقترحه الاشتراكيون الذين يعملون على «إثارة حسد الفقراء ضد الأغنياء، والذين يناضلون من أجل نزع الملكية الخاصة لتكون الممتلكات الفردية كلها ملكية عامة تديرها الدولة أو المجالس البلدية. إنهم (الاشتراكيون) يعتقدون أنهم بنقل الملكية من الأفراد إلى المجموع إنما هم يصلحون أوضاع الدولة العابثة طالما أن كل مواطن سيحصل \_ عندئذ \_ على نصيبه العادل مما ينعم به الآخرون. «إنه لم يعتبر هذا العلاج الاشتراكي ممعنًا في الظلم فحسب وإنما هو \_ أي هذا العلاج \_ يسبب صعوبات للطبقة التي كان الهدف هو تقديم المساعدة لها. «فالاشتراكيون - على هذا - بسعيهم لنقل ملكيات الأفراد للجماعة، إنما هم - إلى حد كبير - يضربون مصالح كل من يحصل على أجر مقابل عمله طالما أنهم (الاشتراكيين) سيسلبونه حريته في تدبير أجره، وبالتالي يقمعون كل آماله وكل إمكانية في زيادة موارده وتحسين ظروف حياته».

ويستمر المنشور البابوى فى مناقشة العلاج الحقيقى للشرور الاجتماعية القائمة، فبينما يؤكد على أنه لا يمكن أن يكون هناك علاج دائم بدون الدين، ويزعم أن الكنيسة \_ كما يبين التاريخ \_ عملت فى الواقع على تحويل المجتمع (لما هو أفضل)، راح البابا يعرف عدة معان مختلفة. فوظيفة الدولة هى حماية مصالح كل الطبقات بما فيها

طبقة الفقراء على نحو خاص. وذكر أنه من الأمور الأساسية لازدهار العامل أن ندفع له أجرًا يكفيه وتحسين ظروف العمل في المصانع وفقًا لمعايير معينة .. إلخ، ولا بد من حماية مصالح العمال على نحو أفضل عن طريق مؤسسات كالاتحادات العمالية ومؤسسات أخرى شبيهة، وأوصى البابا بمثل هذه المؤسسات قائلاً: «إنه لأمر سار أن نعلم أنه يوجد بالفعل عدد ليس بالقليل من هذه المؤسسات تضم عُمالاً فقط أو عمالاً وموظفين معًا، لكننا نرغب جدًا أن تزداد هذه المؤسسات عددًا وكفاءة .. ولنوجز ما نريد قوله فإننا ندعو لوضع قانون عام ودائم ليتيح للمؤسسات العمالية أن تنظم نفسها جيدًا، ولتتيح لها إدارة فعالة وتَزود بالوسائل اللازمة وبكل ما هو ضروري لتحقيق ما تصبو إليه وهو أن تساعد كل عضو على تحسين ظروف حياته إلى أحسن ما يكون على المستوى الصحى والروحي والمادي... إن ظروف الطبقات العاملة مسألة ملحة في هذه الساعة، وليس هناك ما هو أهم لمصالح كل الطبقات في الدولة من أن تصبح الطبقات العاملة مستقرة وفقًا لما يمليه العقل والصالح. لكنه سيكون من السهل على العمال المسيحيين حل هذه المشكلة على نحو قويم إذا كانوا جمعيات associations واختاروا مرشدين حكماء وساروا في الطريق الذي فيه مزايا كثيرة لهم وفيه الثروة العامة، ذلك الطريق الذي مهده لهم آباؤهم..». وكما يذكر هذا المنشور البابوي، فإنه من غير المكن الدخول في مناقشات تفصيلية عن مشاكل بعينها وحلول بعينها قد تختلف اختلافًا كبيرًا من دولة لأخرى، لكن قراءة الوثيقة تُظِّهر لنا أن الكنيسة لم تقدر الخطورة القائمة حق قدرها فحسب، وإنما كانت في تناولها للحل تتسم بالحكمة الحقة والتعاطف غير المنحاز (الذي يراعي مصالح مختلف الطبقات).

وما أكده البابا ليو في سنة ١٨٩١، أعاد تأكيده بالدرجة نفسها من التأكيد بيوس العادي عشر Pius XI بعد ذلك بأربعين سنة في بيانه (Quadragesimo Anno). وليست هاتان الوثيقتان هما الوحيدتين فيما يتعلق بالتصريحات الكنسية المتعلقة بالقضايا الاجتماعية والاقتصادية لعصرنا؛ لكن هناك الكثير غيرهما لدحض الادعاء بأن الكنيسة كانت دائمًا تتخذ موقفًا متسمًا برد الفعل إزاء الأمور الاجتماعية والاقتصادية. لقد أشار أعداء الكنيسة لما أسموه البلاد الكاثوليكية شاكين من أنها - أي هذه البلاد \_ متخلفة اقتصاديًا وسياسيًا عن البلاد التي نجحت فيها الحركة الإصلاحية (البروتستنطية). ولكن قولهم هذا إنما هو بسبب فشلهم في تقدير العوامل التاريخية المعقدة حق قدرها، فوضع الكنيسة في مناطق البحر المتوسط هو ـ على

الإطلاق ـ وضع يتسم بالانضباط الفائق كما يعلم كل من لديه معلومات عن تاريخ هذه المنطقة خلال القرنين الأخيرين، كما أنه ليس من السهل أن تثبت المقولة التى تذهب إلى أن ازدهار الولايات المتحدة وبريطانيا العظمى والدول الاسكندنا يعود ـ بشكل مباشر ـ لنجاح أفكار الإصلاحيين Reformers (أفكار حركة لوثر) فيها.

والحقيقة أيضًا أنه حتى فى البلاد الپروتستنطية نفسها يزداد إسهام المؤسسات الكاثوليكية أهمية، ففى الولايات المتحدة الأمريكية حيث يصل عدد السكان الكاثوليك الآن لحوالى ٣٠ مليون نفس، نجد الكاثوليك فعالين تمامًا فى حياة البلاد السياسية والثقافية والاقتصادية، ويجب أن نضع فى اعتبارنا دائمًا أنه فى الولايات المتحدة ـ كما فى بريطانيا ـ نجد النسبة العظمى من الكاثوليك أقل ثروة ومن ثم يشكلون طبقات ذوات تعليم أقل درجة، وهى حقيقة تشرح الضعف النسبى للتمثيل الكاثوليكى فى المستويات العليا (للسلطة). وربما كانت الحقيقة الوحيدة المؤثرة تأثيرًا كبيرًا أنه بينما قد يكون صحيحًا أن مفكرى هذه البلاد الپروتستنطية ـ فى السنوات الأولى من القرن العشرين ـ كانوا ينظرون للكاثوليكية بشىء من الاحتقار، فإن اعتناق مفكرين للكاثوليكية ودفاعهم عنها أصبح الآن مسألة ليست محل شك.

وأكثر من هذا، فعلى مستوى المفكرين الأقل مهارة نجد أن أحد التطورات الأكثر أهمية في التاريخ الحديث هو ظهور وعي كاثوليكي متطور - بشكل جيد - اجتماعيًا وسياسيًا. وأحد الملامح البارزة في أوروبا فيما بعد الحرب العالمية هو ذلك الدور الذي لعبه السياسيون الكاثوليك وأحزابهم في ألمانيا وفرنسا وإيطاليا. فالحزب الديمقراطي المسيحي في ألمانيا رغم أنه غير مُدرَج رسميًا كحزب مسيحي مع الأحزاب المسيحية الأخرى، إلا أنه لعب دورًا مهمًا مع هذه الأحزاب، ولا شك أنه استقى إلهامه وحقق جانبًا غير قليل من نجاحاته بفضل الكاثوليكي الكبير والأوروبي العظيم كونراد أديناور جوصر إلى حد كبير من خلال جهود الديمقراطيات المسيحية، بينما في فرنسا - حيث الوضع معقد تعقيدًا شديدًا بحيث لا يمكن مناقشته هنا بشكل كاف - وجدنا الإلهام الكاثوليكي في حزب .M.R.P فعالًا وذا قيمة.

وفى هولندا ـ التى كانت فى وقت من الأوقات رمزًا للإنجاز الكاثوليكى ـ نجد أن الدور الذى لعبه الكاثوليك فى الحياة العامة فيها يحتاج لتنويه خاص، فعدد الكاثوليك

فيها يشكل أكثر من ثلث العدد الإجمالى للسكان، وللكاثوليك فيها حزيهم السياسى الذى تم تشكيله منذ أكثر من خمسين سنة ويشغل الآن حوالى ثلث مقاعد البرلمان. وهذا يعنى ـ بطبيعة الحال ـ أنه لم يكن هناك أبدًا حكومة كاثوليكية فى هولندا؛ لكن الحزب الكاثوليكي ـ بتحالفه مع الأحزاب الأخرى ـ استطاع أن يقدم إسهامات مهمة. وجامعة نيجميجن Nijmegen الكاثوليكية التى أسست منذ حوالى ثلاثين عامًا، رغم أنها لا تستطيع ـ كما هو واضح ـ أن تنافس المؤسسات التعليمية الأعرق، فإنها ـ مع هذا ـ تلعب دورًا مهمًا على نحو متزايد فى الحياة الثقافية ليس على مستوى الجماعة الكاثوليكية فحسب، وإنما على مستوى هولندا كلها. وعن إسهام الكاثوليك الهولنديين فى ازدهار الكنيسة ككل، يكفى أن نقول إن حسهم الدينى المميق بالإضافة إلى ولائهم الشديد وإحساسهم القوى جعلهم خير ممثلين للكاثوليكية فى أحسن صورها.

وفى الولايات المتحدة الأمريكية حقق الكاثوليك أفضل تطور، فحوالى خُمس سكانها البالغ عددهم ١٧٠ مليون نفس \_ كاثوليك، جلب كثيرون منهم معهم التراث الأوروبى الذى عاش أجدادهم فى ظلاله. بل إن هناك شيئًا ما أمريكيًا على نحو خاص فى كنيسة الولايات المتحدة، فغالبًا ما يُنظر إليها باعتبارها مجرد منظمة غنية جيدة التنظيم. لكن هذا يجعلنا نأخذ الأمور بسطحية شديدة، فالرؤساء الإكليريكيون بذلوا بحكمة \_ جهودًا كبيرة وقدموا تضحيات هائلة لتأكيد أن المؤسسة الدينية الكاثوليكية فى الولايات المتحدة تقدم لأبنائها تعليمًا لا يقل عما تقدمه المؤسسات الدينية الأخرى غير الكاثوليكية. وإن الإنجاز الأمريكي فى هذا المجال متين وراسخ. وبدأ الأذكياء من الأمريكيين يتحققون شيئًا فشيئًا من إسهام الكنيسة فى استقرار البلاد، والولاء لها فى عالم تتغير فيه القيم. ورغم التعصب الذى يظهر فى بعض المناسبات نتيجة نشاطات الكاثوليك وجهودهم فى الحياة العامة، ورغم مخاوف المدعو بول بلانشارد -Paul Blan الكاثوليكية خنزير يهدد أسلوب الحياة الأمريكي تمامًا كالشيوعية نفسها، فإن الحقيقة الواضحة تظهر أن الازدهار الكبير الذى حققته الكنيسة فى أمريكا وإسهاماتها فى تطور البلاد يمكن الكاثوليكية الصحيحة من الانتعاش فى وسط ديمقراطي وفى أى مكان آخر.

وهذا ليس غريبًا بأية حال بالنسبة للكاثوليكى الذى يعرف أن بعض أهم الإسهامات فى فلسفة الديمقراطية قدمها لنا مؤلفون كاثوليك، على الأقل ما كتبه سوارز Suarez فى بداية القرن السابع عشر، لقد كان فرانسيس سوارز اليسوعى (الچزويتى) الإسپانى الذى عاش فى الفترة من ١٥٤٨ إلى ١٦١٧ كاتبًا متعدد المواهب كتب مؤلفات ضخمة، أهمها ـ بالنسبة للموضوع الذى نتناوله ـ كتاب De Legibus المنشور فى سنة ١٦١٢، والذى دافع فيه عن أن السلطة السياسية تستقر ـ فى الأساس ـ فى يد الشعب؛ وواصل مدافعًا ذاكرًا أن هذه الحقيقة تنبع من اعتبارات متعلقة بالطبيعة البشرية، مادام تكوين المنظمات السياسية مسألة ضرورية للإنسان ليستطيع توجيه الحياة البشيية. إن أصل هذه السلطة التى بدونها لا يمكن أن تحيا هذه المنظمات نجده فى الحق الإلهى للملوك كما الحق الإلهى للإنسان بيحكم بما يتفق مع صلاحه، وليس فى الحق الإلهى للملوك كما يبرهن مليكنا چيمس الأول 1 James. ومع أن سوارز تمسك بأن اللّكيَّة كانت فى الحقيقة أحسن شكل للحكم، فإنه أصر على أن السلطة السياسية يجب ألا يقبض عليها أى فرد إلا بقدر ما تكون مخولة له من المجتمع.

### الكنيسة الكاثوليكية والزواج

يذهب كثير من الناس إلى أن الكنيسة الكاثوليكية - بشكل مبدئى، وربما دائمًا - تبنى وجهات نظر متشددة جدًا وغير إنسانية فى أمور مثل الزواج والطلاق ومنع الحمل، وبشكل عام - حقيقة - فى كل ما يتعلق بالأخلاق الجنسية. وربما كان من الضرورى أن نوضح فى البداية أن الكنيسة لا تدَّعى وضع قوانين (شرائع) خاصة فى هذا المجال للكاثوليك، فهى تصر على أن تعاليمها بهذا الصدد هى - ببساطة - شرائع الله للبشر، إنها - أى الكنيسة - تقول إن الزواج - بطبيعته - لا يقبل الفسخ، ومن ثم فالطلاق ممنوع (محرم) ليس بالنسبة للكاثوليك وحدهم وإنما بالنسبة لكل الناس رجالاً ونساءً، مهما كانت القوانين الأرضية (المقصود القوانين التي يسنها الناس). أما إجراءات منع الحمل فهى فى حد ذاتها تدخل فى عمل الطبيعة؛ وبالتالى فهى ضد المخالف الذى وضع ليبين للناس كيف يتصرفون فى استخدام العناصر المختلفة التى تقيم «الطبيعة».

ويمنعنا ضيق المساحة المخصصة لهذا الفصل من تناول تعاليم الكنيسة بهذا الشأن كاملة، لكن يبدو من الضرورى أن نركز على أن هذه التعاليم تتبع لا من الرفض الكثيب للجنس ولا من الرغبة في الهروب المتزمت من البهجة، ولكن العكس هو الصحيح، فهي تتبع من نظرة تمجد الزواج وكل ما يتصل به، ومن الاقتناع العميق بأن السعادة البشرية

تعتمد \_ فى النهاية \_ على تحقيق البهجة (المتعة) التى تتيحها قوانين الطبيعة، وتضبطها فى الوقت نفسه. وقوانين الطبيعة هنا لا بد من فهمها لا على مستوى القوانين المادية فحسب، بل على مستوى القوانين (الشرائع) الفسيولوچية والنفسية (السيكولوچية) والروحية التى تصف طبيعة الإنسان على مختلف المستويات.

وتحليل كل ذلك يُظهر أن اتحاد الرجل والمرأة بالزواج لا يكون كاملاً وتامًا إلا إذا كان الدافع الغريزى يجعل كل طرف من الطرفين يضع الطرف الآخر في اعتباره من حيث الارتباط به ارتباطًا أبديًا، والإخلاص له إخلاصًا مطلقًا بالتأكيد على استمرار هذه العلاقة الزوجية مدى الحياة. ومما يُبتقي الإغراء هو أن ننظر للنشاط الجنسي باعتباره أمرًا سطحيًا وتافهًا. ومن تعاليم الكنيسة أن السمو البشرى للإنسان يعنى أنه إذا انخرط في مثل هذه الأمور أن يأخذها بجد وأن يتعامل إزاءها باعتبارها أمرًا حيويًا \_ بكل معانى الكلمة.

ومن الضرورى أيضًا أن نشير إلى أن الكنيسة الكاثوليكية لا تطلب من التابعين لها أن يكون لدى الواحد منهم أسرة كبيرة العدد، لكنها أحيانًا تشير إلى أن معارضتها لمنع الحمل ليس إلا لرغبتها - ببساطة - فى زيادة أعداد الكاثوليك. ولا معنى لهذا كما هو واضح. ومع ذلك، فإذا كانت هذه هى سياسة الكنيسة لتحفظت فى فرض العزوبة (التبتُّل) على الإكليروس فيها، ولَمَا مجدت العذرية باعتبارها دالة على الكمال، فالكنيسة إذًا - من حيث المبدأ لا يعنيها حجم الأسرة، فكل ما تقوله هو ألا يستخدم المتزوجون وسائل غير طبيعية لتحديد عدد أفراد الأسرة.

وفي هذا السياق يستلزم الأمر الإشارة إلى المناقشات الحامية التي جرت منذ سنوات قلائل نتيجة الإعلام البابوى الذي أصدره بيوس الثاني عشر Pius XII فيما يتعلق بالتوليد (مهنة القبالة)، فعندما قال البابا إنه من الخطأ قتل الوليد أثناء الولادة لإنقاذ حياة الأم (التعبير الأدق التضحية بحياة الوليد إنقاذًا لأمه)، فإن البعض أساء الفهم واعتبر أن التصريح البابوي معناه أنه من الأفضل في مثل هذه الحال قتل الأم (المقصود التضحية بحياة الأم)، لكن الحقيقة أن ما أشار له البابا هو أن الوليد بشر وله حياته وأن سلبه حياته أثناء عملية الولادة مسألة خاطئة تمامًا كسلب الأم حياتها، وبشكل عام، ففيما يتعلق بالإعلانات المتعلقة بالأخلاق والقيم، التي تصدرها الكنيسة، وهي لم فإنه يمكننا أن نقرر مؤكدين أن الكنيسة لم تبتدع شرائع لجعل الحياة صعبة، وهي لم

يكن ينقصها الوعى بالمشاكل الكبيرة - فسيولوچية وسيكولوچية وطبيعية - التى ينطوى عليها الزواج والإنجاب، إنها تقول - ببساطة - إنه لن يكون أفضل للإنسان أن يضع شرائعه بنفسه تاركًا شرع الله.

وأن نقول إن الكنيسة «قد أفاقت من تأثيرات الحركة الإصلاحية (البروتستنطية)»، فإننا بقولنا هذا نكون قد قلنا - في الوقت نفسه - قليلاً جدًا وكثيرًا جدًا. قليلاً جدًا لأن الكنيسة ستكون دائمًا واعية بما جرى من فشل، وكثيرًا جدًا لأن هذا ينطوي على أن الكنيسة ترى نفسها - في الأساس - كيانًا من بين كيانات أخرى منافسة تسعى للسيطرة. إنها \_ أي الكنيسة \_ ترى أنها الكيان الوحيد المعتمد والشرعي بشكل كامل، لخلاص الجنس البشرى والكيان الوحيد والشرعى بشكل كامل للدعوة بحقيقة المسيح. وطالما أن هناك انقسامات بين المسيحيين، فهي تعلم أن مهمة الخلاص قد أصبحت معاقة (هناك مَنْ يعوقها). وعلى هذا، فليس من كيان مسيحي يتوق للوحدة مثلها. فإذا طرح سؤال مؤداه: فلمَ إذًا نراها متصلبة جدًا في اتجاهها نحو الكيانات المسيحية الأخرى؛ فإن الإجابة هي أن اتجاهها ليس من النوع المتعصب أو المقتنع بذاته (أكثر مما يجب)؛ مما يجعلها تتجاهل مشاعر الكيانات الأخرى. وإنما يقوم موقفها على اقتناع بسيط بأن الإنجاز الذي حققه المسيح لتوحيد أتباعه يعنى أن (... يكون الجميع واحدًا كما أنك أنت أيها الأب فيُّ وأنا فيك) (إنجيل يوحنا/١٢/١٧) وهذا لا يمكن أن يكون من خلال روح تسودها ـ بشكل عام ـ الحلول الوسط أو إقرار وجود الخلاف. وإذا كان المسيح - أثناء حياته - قد أظهر استعداده للحلول الوسط لما كان هناك حاجة إلى الصُّلِّب ولما كان خلاص. ومادام الناس يبحثون عن الوحدة المسيحية من خلال تخلى الكنيسة الكاثوليكية عن بعض عقائدها الراسخة، فإنهم بذلك يطلبون المستحيل، فالكنيسة تعتقد أن الولاء للمسيح يقتضى منها أن تواصل إتمام «الحقيقة» التي أوكلت إليها منذ البداية، تلك الحقيقة التي ابتعد عنها الناس - على نحو أو آخر - فوقعوا فيما تسميه (أي الكنيسة) هرطقة. إنها - أي الكنيسة - لا تستطيع أن تذهب مذهب أن من صالح المسيح أن نتظاهر بأن الهرطقة ليست هرطقة وأن الخطأ ليس خطأ. فكما أن سيدها her Master (أي المسيح) أتى ليكون شاهدًا على الحقيقة وضحى بحياته من أجلها، فإنها تؤمن أن تلك أيضًا هي مهمتها حتى لو تعرضت للذم والاضطهاد وفقدان مناطق شاسعة كانت في وقت من الأوقات تمارس عليها سيادتها. وفى الوقت نفسه، فإنها لم تكن أبدًا عازفة عن السماح بتباين فى الطقوس والعادات، والنظم الإكليريكية، وغيرها من الأمور ذوات الأهمية الثانوية. فالكنيسة لا تعارض الاختلاف فى حد ذاته، ودليل ذلك هذه الاختلافات بالفعل فى دائرة ما يُسمى بالكنائس المتحدة United Churches التى لم تلق تشيجعًا أكثر من التشجيع الذى قدمه لها البابا پيوس الثانى عشر Pius XII، وسماحها بزواج رجال الدين (الإكليروس) فى بعض الكنائس المحلية. وهى مستعدة بالقدر نفسه للتعاون مع الجماعات groups الأخرى، حيث لا يؤدى هذا التعاون إلى تفسيره بأنه تَخلٍّ من الكنيسة الكاثوليكية عن سلطتها المسيحية باعتبارها مركزًا للنظام الكنسى.

ومع هذا، فالذى لا شك فيه أن أية محاولة مخلصة لإعادة الوحدة ستلقى تعاطفًا وتقديرًا من الكاثوليك. وفى الوقت نفسه، يجب أن نضع فى اعتبارنا أن الكنيس لا تنظر لإعادة الوحدة هذه باعتبارها أمرًا على وشك الوقوع (أمرًا قريب المنال) كم يرى آخرون، فالتزاماتها الكثيرة على مستوى العالم، والاحتياجات المتزايدة لآسيا وأفريقيا، والتطور الملحوظ للإلكليروس من أهل هذه البلاد، والطبقية الإكليروسية (الهيراركية) في الهند والشرق الأقصى وفي جنوب أفريقيا ووسطها، والحقيقة التي مؤداها أن أقل من نصف التابعين للكنيسة موجودون في أوروبا - كل ذلك يعني أن مسألة إعادة التوحيد هذه - وهي مسألة مهمة - ليست من بين المشاغل الكبرى التي تشغل بال الكنيسة.

إن الكنيسة تعتبر نفسها الآن ـ كما اعتبرت نفسها على أيام غزو البرابرة ـ حارسة على تأمين تلك القيم الإنسانية الأساسية وحارسة على الحقيقة المسيحية التى تعرضت للتهديد؛ خاصة من المادية الإلحادية كما دعت إليها وطبقتها بعنف شديد الحركة الماركسية. وهي ـ أى الكنيسة ـ في مهمتها هذه سترحب بأى حلفاء ينضمون إليها من بين ذوى النوايا الحسنة. لكن مصدر قوتها الأساسي يكمن في تنظيمها الإعلى من بين ذوى النوايا الحسنة الكن مصدر قوتها الأساسي يكمن في تنظيمها الخاص بها، وفي هيراركيتها (تنظيمها الإكليريكي الطبقي) الذي لا يُبارَى منذ أيام الرسل Apostolic times (المقصود الدعاة أو المبشرون الأوائل بالمسيحية) والمتسالحياة النقية والإخلاص للمسيح، وفي الإكليروس التابعين لها، المدريين تدريبًا جيدًا وأيضًا باعتبارها جهازًا مخلصًا ومحترفًا، في جيش المتدينين رجالاً ونساءً، من التابع للأخويات الدينية الكاثوليكية والتجمعات الشبيهة وبعضها يعود في تأسيسه لفترا

حديثة، وبعضها تمتد جذوره إلى أيام القديس بينيدكت نفسه St. Benedict وتراث يعود لعصور المسيحية الباكرة، وفي جمهور المؤمنين بالكاثوليكية الذين يزداد وعيهم شيئًا فشيئًا بالدور الذي عليهم القيام به في حياة الكنيسة من خلال الطقوس (الليتورچية)، ومن خلال المنظمات المختلفة التي تضم مجموعات مرنة (يمكن انتقالها من منظمة لأخرى) مستظلة بمظلة العمل الكاثوليكي، بإسهامها ـ على الأقل ـ في الحياة السياسية والاجتماعية الصحيحة في بلادهم، مع تمسكهم في الوقت في نفسه بالمبادئ المسيحية.

ومادامت جماعة يسوع (الجزويت) قد أصبحت (في دراسة أحوال الكنيسة منذ الحركة البروتستنطية) جديرة بالتنويه بها على نحو خاص، فمن الضرورى أن نركز على قيمة إسهام الإكليروس ككل وقيمة إسهام الأخويات (الجماعات) الدينية المختلفة، وذلك لتقديم صورة حية للكاثوليكية في القرن العشرين، فبينما كانت مهمة الحفاظ على الحياة الأبرشية النشطة \_ التي هي أساس المسيحية الصحيحة \_ إلى حد كبير في أيدى رجال الدين من غير الرهبان secular clergy، فإن مهمة التعليم في مستوياته العليا وكذلك الأنشطة اللاهوتية والفلسفية كانت إلى حد كبير في أيدي الأخويات الدينية مع وجود استثناءات بطبيعة الحال. ففي إنجلترا، أصبح البينيدكتون -Benedic tines \_ من خلال مدارسهم في أميلفورث Ampleforth ودونسيد Domnside يتحدون جهود ستونيهرست Stonyhurst البارزة التي سعد بها القرن التاسع عشر. وحظى تعليم البنات في كثير من الأديرة بثناء كبير. وفي الولايات المتحدة الأمريكية، تم تأسيس ٢٥٠ كلية وجامعة و ٢٥٠٠ مدرسة ثانوية لتعليم الكاثوليك، الجانب الأكبر منها تدير الأخويات الدينية على اختلاف أنواعها، بل ويشغل وظائف التدريس وغيرها فيها أفراد من هذه الأخويات الدينية: القديم منها والحديث على سواء. ولا بد أن نذكر بشكل خاص \_ في مجال الحديث عن التعليم في التاريخ الحديث \_ جهود السالسيان -Sales ians، وهي جماعة أسسها القديس جون البوسكوي John of Bosco في بواكير القرن التاسع عشر، وتلعب ـ الآن ـ دورًا هائلاً في مجال تعليم الصبية ليس فقط في دُورًا بوسكو Don Bosco بإيطاليا، وإنما في كثير من المناطق القصية.

هناك الكثير مما يجب أن نذكره لتقديم صورة كاملة عن أوضاع الكنيسة اليوم، لكن ما ذكرناه يجب أن يكون فيه الكفاية، وإذا كنا ركزنا في هذا الفصل على الجواني اللاهوتية، فهذا بسبب طبيعة الموسوعة التي بين أيدينا، لكن الحياة الكاثوليكية فيها الم

هو أكثر من اللاهوت. ومن المأمول أن نكون قد قلنا ما فيه الكفاية لتغطية هذه لاهتمامات والنشاطات الأوسع التى تكون للكاثوليكي العادى العنصر الرئيسي لإيمانه، لأنه لا يعتبر نفسه متمسكًا كثيرًا بهيكل عقيدته وهو يشق طريقه في الحياة. أن التكوين العَقَدي هو الهيكل العظمي الذي يجمع المؤسسة التي ينتمي إليها (التي هو عضو بها). إنه يتركها للمشرِّح (أو المحلِّل) لدراسة هيكلها العظمي، ويكتفي هو بأن يعرف أنه ينتمي لمؤسسه نامية متطورة، ومع هذا فقد ظلت قائمة معترفًا بها، تمامًا كما كان الحال في أول عيد خمسين (نسبة إلى عيد الخمسين أو العُنْصُرة)؛ حيث جتمع المؤمنون في العلية Wpper Room يتلقون روح الله لدفعهم لمواصلة مسيرتهم في دعوة الأمم.

۳) الإسلام

بقلم ه.أ.ر.مبب عميد مركز دراسات الشرق الأوسط جامعة هارفارد - أستاذ اللغة العربية سابقًا جامعة عمامعة أكسفورد

الإسلام هو الاسم المُميَّزُ للدين الذي يُطلق عليه تقليديًا في الغرب الدين المحمَّدي أو دين محمد محمد عبر Mohammadanism. وتقوم أُصول هذا الدين على الوحى الذي عبَّر عنه محمد عبد ألم في شبه الجزيرة العربية في القرن السَّابع للميلاد، وتم جمع هذا الوحى بعد موت الرسول عبر بوقت قصير في كتاب، وأُطلق على هذا الوحى المجموع اسم القرآن. وفي القرون التالية تكوَّن نَسق من الشَّريعة والعقيدة معتمدًا على النص القرآني وعلى أقوال الرسول عبر وأفعاله وتقريراته، وتلاحمت هذه الأُسس مع عناصر من مصادر أخرى لتُكوِّن الحضارة الإسلامية بشكلها المميز المعروف، التي استمرت حتى أيامنا هذه. ويُشيرُ القرآن (الكريم) لكلمة الإسلام ليعني اتجاهًا يختص به أتباعه وهو إسلام الوجه لله أو الخضوع لإرادة الله ومشيئته، ويُطلَق على أتباع هذا الدين لفظ (المسلمون) أو (المؤمنون).

وقد انتشر الإسلام عن طريق فتوح العرب في القرن السابع للميلاد في غرب آسيا وشمال أفريقيا، وفي القرن الثامن للميلاد امتدت الفتوح إلى آسيا الوسطى والسند، وإسپانيا، ومن القرن الحادي عشر للميلاد انتشر الإسلام على يد الأتراك في جنوب روسيا والهند وآسيا الصغرى، كما انتشر على يد العناصر الزُّنجية في حوض نهر النيجر، وفي القرن الرابع عشر للميلاد، أصبح هو الدين المسيطر سياسيًا في البلقان في ظلّ السلاطين العثمانيين، وأصبح هو الدين المسيطر سياسيًا أيضًا في الهند في ظل سلاطين دهلي (دلهي Delhi)، وانتشر الإسلام في إندونيسيا والصين، وكان انتشاره فيهما ـ في غالبه ـ جهدًا من جهود الدعاة، ومن ناحية أخرى، كان الإسلام يتراجعا في إسپانيا حتى خرج منها نهائيًا في أواخر القرن الخامس عشر للميلاد، وفي القرنين التاسع عشر والعشرين، فقد أرضًا في البلقان حيث ظل باقيًا فقط في تجمعات محلية (خاصة في البوسنة وألبانيا) لكنه استمر ينتشر في شرق أفريقيا وغربها، وظلت هناك مجموعات البوسنة وألبانيا) لكنه استمر ينتشر في شرق أفريقيا وغربها، وظلت هناك مجموعات

بشرية مهاجرة تدين به فى جنوب أفريقيا وفى أمريكا الشمالية وأمريكا الجنوبية. ويُقدر إجمالي عدد المسلمين في العالم بحوالى ثلاثمائة وخمسين مليون نفس.

### محمد ﷺ والقرآن

إذا تركنا الإشارات العابرة في القرآن الكريم عن محمد والتي جمعها ودوّنها كتّاب الروايات الشفهية التي وصلتنا من صحابته، والتي جمعها ودوّنها كتّاب السير (التراجم) في القرنين الثامن والتاسع للميلاد. ويجرى توثيق السيرة النبوية وضبط أحداثها ووقائعها من خلال براهين داخلية أي من خلال السيرة ذاتها، رغم الانتحاء نحو المعالجة التخطيطية وزيادة التركيز على الروايات التي تُظهر ورعه وتقواه. ووفقا للتواريخ التي تتيحها هذه السيرة، فقد ولد محمد والى سنة ٥٧٠ م في مكة (المكرمة) التي كانت وقتئذ مركزا مزدهرا لتجارة القوافل بين جنوب شبه الجزيرة العربية من ناحية، والمناطق المطلّة على سواحل البحر المتوسط من ناحية أخرى. وقد عمل محمد ولي هو نفسه في تجارة القوافل، وتزوّج من أرملة ثريّة هي خديجة بنت عمل محمد وفي المناصف عمره استغرق في حياة التأمل، وفي الأربعين من عمره عمره الأخيرة. وفي منتصف عمره استغرق في حياة التأمل، وفي الأربعين من عمره دعاه الداعي للدّعوة لإله واحد هو الله، ومواجهة تعدد الآلهة وعبادة الأوثان السائدة بين مواطنيه من أهل مكة وغالب العرب في شمال شبه الجزيرة العربية ووسطها.

وظلت دعوته على تشق طريقها ببطء بسبب تكتّل المعارضة ضدّه في مكة، ولم تنجح إلا في اكتساب عدد قليل من أهل مكّة البارزين، كان من بينهم أبو بكر وعمر، اللذان كان عليهما بعد وفاته أن يوجّها الجيوش العربية للفتوح، مما أدى لانتشار الإسلام. وفي ظل ظروفه الصعبة هذه تلقى محمد وقتذاك مجموعة من أهل يثرب (سُميت بعد ذلك بالمدينة) بالهجرة إلى بلدهم، وكانت يثرب وقتذاك مجموعة من القرى الزراعية يقطنها عرب ويهود. وبعد مفاوضات طويلة أرسل الرسول أتباعه المسلمين من أهل مكة إلى يثرب، ثم لحق هو نفسه بهم في سبتمبر في سنة ٢٢٢م. وهذه هي الهجرة الشهيرة التي اتخذها المسلمون بداية لتقويمهم الهجرى. وبعد وصوله ليثرب (المدينة) بوقت يسير بدأ في تنظيم المهاجرين (الذين هاجروا من مكة)، والأنصار (أهل المدينة الذين آمنوا به) ليجعل منهم مجموعة سياسية (مجتمعا سياسيا واحدا) وليشن المدينة الذين آمنوا به) ليجعل منهم مجموعة سياسية (مجتمعا سياسيا واحدا) وليشن المدينة الذين آمنوا به المهامكة، واستمر العداء بينه وبين المكيين سبع سنين، وفي هذه

لأثناء تم طرد القابئل اليهودية من المدينة (وكان اليهود قد أصبحوا أعداء ألداء له)، وفي هذه الأثناء أيضا اندمجت – بالتدريج – القبائل البدوية في غرب شبه الجزيرة ووسطها في الجماعة الإسلامية. وفي سنة ٢٣٠، استسلمت مكة بعد أن واجهت قوات عسلامية كبيرة، وتم تطهيرها من الأوثان المنطوية عبادتها على الشرك (تعدد الآلهة) وأصبحت الكعبة موضعا مكرسا لعبادة الله، كما أصبحت هدفا للحجاج المسلمين. وخلال العامين التاليين تلقي محمد وكله التأييد من القبائل في كل أنحاء شبه الجزيرة نعربية بعد أن رسل إليها الدعاة (وكلاءه السياسيين Political agents). وفي سنة عربية بعد أن رسل إليها الدعاة (وكلاءه السياسيين عائشة على حافة المسجد عربة أن رسل النبي قد أسسه في المدينة. وبعد لحظة من الاضطراب انتخبت النبوي الذي كان النبي قد أسسه في المدينة. وبعد لحظة من الاضطراب انتخبت جماعة المسلمين في المدينة أبا بكر خليفة للنبي، أي يقود المسلمين في المجالين: أسياسي والديني، وتوفي أبو بكر بعد ذلك بعامين فخلفه عمر بن الخطاب.

وشخصية محمد على عهد الله له برسالة كرس لها نفسه دون توان أو أنقطاع. وقد شخصية بشر عادى عهد الله له برسالة كرس لها نفسه دون توان أو أنقطاع. وقد رفض محمد على أى ادعاء باعتبار نفسه شخصية فوق الطبيعة أو شخصية إلهية Supernatural character، وقدم نفسه كإنسان (مجرد إنسان) عرضة للخطأ ولم يدع القدرة على الإتيان بالمعجزات، وكان ذلك لتأكيد فحوى الوحى الذي تلقاه بأنه لا إله إلا الله، فالقرآن الكريم هو وحده «المعجزة» التي أظهرت رسالته ونبوّته، أما هو نفسه فليس أكثر من مُبلِّغ بفحوى الوحى للناس. فأهل السنّة يصرون على بشرية محمد ويرفضون أى شكل من أشكال العبادة يدور حول شخصه، ويعتبرون ذلك أسوأ من الشرك (الهرطقة).

ومع ذلك، فإن الأثر الذى أحدثه محمد على في حياة المسلمين وفكرهم لا يمكن أن يقنعنا إقناعا كاملا بأنه قدم نفسه باعتباره مجرد بشر عادى، فمنذ بداية الدعوة تحلق الخيال العام حول إشارات وردت فى القرآن الكريم وتوسع فيها وجعلها معجزات (على سبيل المثال، شق القمر ليدحض حجج خصومه من أهل مكة) أو رواية أمور إعجازية تخللت مسيرة حياته. وأكثر هذه الأمور شهرة تلك القصة الطويلة عن رحلة إسرائه إلى المسجد الأقصى، ثم عروجه إلى الفردوس، كل ذلك - الإسراء والمعراج - فى ليلة واحدة، حيث قام - يقوده جبريل - بالالتقاء بالأنبياء السابقين عليه والتحدث معهم،

وحيث شرفه الله برؤيته - تلك الرؤيا التي لا يمكن الحديث عنها لفرط جلالها -ineffa ble vision، وهذا الموضوع تكرر ذكره في التراث الديني وجري شرحه وتوضيحه، وقصة الإسراء والمعراج هذه كانت جزءا من عقيدة أهل السنة، وكانت موضوع جدل بعد ذلك. وفي الوقت نفسه، فمع انغماس المسلمين الأوائل في موضوع أحداث يوم القيامة، كان محمد ﷺ قد أصبح شخصا له دور أخروى، وعلى وجه التحديد أصبح له حق الشفاعة لكل أمة المسلمين في هذا اليوم (يوم القيامة). ومع تطور الصوفية وتقديس الأولياء Saint- Worship، أصبح محمد (في رأى الصوفية) هو زعيم الأولياء، ولأن الصوفية استنبطت نظاما أو تكوينا للكون من خلال تأملاتهم الثيوصوفية (القائمة على الكشف الصوفي والتأمل الفلسفي)، فقد ارتبطت العبادة الباطنية أو الصوفية للنبي بما أورده القرآن الكريم عن «الميثاق» أي العهد Covenant . فقد كان الوجود الروحي المسبَّق لمحمد عَيَّةُ (باعتباره كما يقول الصوفية أول خلق الله وآخر رسل الله) - حلقة وَصَلَّ بِينِ اللَّهِ وَكَافِهَ خَلِقِهِ لأَن محمدًا البِشرِ كَانِ واسطة الوحي للبشر، فكل أنوار الأنبياء إنما هي من نور محمد على وكان هو (أي محمد على)، قبل هؤلاء الأنبياء جميعًا وكان اسمه هو أول الأسماء في كتاب القُدر، وكان معروفا قبل كل الأشياء وقبل كل الموجودات، وسيظل بعد فناء كل شيء (على حد قول الحلاج في كتابه الطواسين الذي نشره ماسینیون Massignon فی سنهٔ ۱۹۱۳، ص ۱۱).

والقرآن الكريم فى شكله النهائى (بعد جمعه) يشكل كتابا متوسط الحجم ينقسم إلى ١١٤ سورة، وهذه السُّور مرتبة وفقا لأطوالها (عدد الآيات فيها) من سور تحوى أكثر من مائتى آية، إلى سور تحوى ما بين ثلاث آيات إلى خمس آيات قصار فى آخر المصحف (المقصود السور القصار فى جزء عم). وأول ما يطالعه المرء فى المصحف سورة الفاتحة وهى تضم ابتهالات موجزة، يقوم المسلمون بتلاوتها فى مناسبات مختلفة، ويعدها مسلمون كثيرون بمثابة إلهامات لفهم كل أساسيات العقيدة الإسلامية.

ومعظم السور الباقية وعددها ١١٣ سورة تضم آيات تتناول عناصر مختلفة من عناصر الوحى كان محمد على يتلوها في فترات مختلفة وفي مناسبات مختلفة، ويبدو الى حد ما ـ أنه لم يُجمع بطريقة متسقة من صدور الحُفّاظ ومن المصادر المكتوبة. ويبدو من الممكن أن عملية جمع القرآن قد بدأت أثناء حياة محمد على الله اكتملت بعد وفاته بسنوات قلائل فقط، فقد كان لدى عثمان بن عفان رضى الله عنه – وهو الخليفة الثالث – نصً موثّقٌ تم جمعه Prepared حوالى سنة ١٥٥م. وتم إرسال نسخ

منه إلى الأمصار (المدن الرئيسية)، وسرعان ما سادت هذه النسخ التى أرسلها عثمان ابن عفان على النسخ الخاصة غير الرسمية التى كانت قد بدأت فى الانتشار فعلا. ونتيجة لهذا الإجراء الذى قام به عثمان رضى الله عنه، فإن الحروف الساكنة فى النص القرآنى ظلت ثابتة مستقرة طوال الوقت، لكن لأن الخط العربى لم يكن حتى ذلك الوقت قد نقط (يُقصد بالنَّقُط هنا وضع علامات الإعراب: الفتحة والضمة والكسرة والسكون، أما الإعجام فهو وضع النقاط التى تفرق بين الباء والياء والتاء والثاء والثاء والثاء والجيم والخاء... إلخ)(\*). فقد ظل النص القرآنى يُقرأ فى الأمصار المختلفة باختلافات طفيفة جدا فى النطق، وأهل السنة يقبلون سبعا من هذه القراءات، ومازالوا يدرسونها، لكن من الناحية العملية فإن كل المصاحف المطبوعة حاليا تلتزم بما تمليه قراءة واحدة من هذه القراءات، وهذه القراءة الواحدة لا تختلف عن القراءات الأخرى إلا أن المسلمين اليوم على مستوى العالم يتبعونها. وعقيدة أن القرآن وحى أنزله الله جزء من عقيدة كل مسلم، وقلما تكون موضع نقاش وإذا أراد أحدهم الاستشهاد بآية قرآنية سبقها بعبارة (قال الله تعالى)، فالمسلمون يدركون أن دور النبى فى النص القرآنى لا وجود له، أو بتعبير آخر سلبى تماما.

وعند تحليل القرآن الكريم، فإن المسلمين وغير المسلمين دائما ما يميزون بين المكنى (ما نزل بمكة) والمدنى (ما نزل بالمدينة) من آيات، فهناك فروق ملحوظة فى الموضوع والأسلوب بين ما نزل من القرآن باكرًا، وما نزل منه آخرًا، فالسور المكية تبدأ بمقاطع موجزة، كالآيات التالية التى تؤكد الروايات أنها الدعوة الأولى لمحمد على المداد المد

﴿ اقْـراَ بِاسْم رَبِّكَ الَّذِى خَلَقَ ① خَلَقَ الإِنسَـانَ مِنْ عَلَقٍ ۞ اقْرَأُ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ ۞ الَّذِى عَلَمَ بِالْقَلَمِ ۞ عَلَّمَ الإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ . (السورة ٩٦ : العلق).

وتؤكد الآيات الأولى من القرآن الكريم (أوائل ما نزل منه) على رحمة الله تعالى بالإنسان. وعلى كُون الإنسان جاحدا لعطايا الله، مفسدا لها، كما تسوق البراهين على مظاهر قدرة الله الخلاقة في الطبيعة، وتشير لبعث الموتى ويوم الحساب، ونعيم الجنة وأهوال الجحيم، وتشير إلى الأنبياء السابقين والعقاب الذي لاقاه مَنّ كفر بهم (النص: الذي لاقاه المارضون من مواطنيهم (their Fellow Citizens). أما الوحى القرآني الذي

<sup>(\*)</sup> ما بين القوسين توضيح من المترجم.

نزل فى فترة لاحقة فيتعرّض لهذه الموضوعات نفسها لكن بتفصيل أكثر؛ وذلك فى سياق سوق البراهين ضد وثنية أهل مكة، ويُثير إلى معرفة متزايدة بالتوراة والكتب التى بعدها، وفى المدينة (المنورة) - من ناحية - يُوجَّه الوحى بشكل أساسى لتوجيه المجتمع الإسلامى الجديد فى مرحلة التغير وتقلباتها، وفى الوقت نفسه يجادل اليهود والنصارى والمنافقين من العرب الذين كانوا يمثلون عناصر مزعجة، وفى هذه المرحلة فُرضت الصلوات، وهُصلَّت أمور الزكاة والصوم والحج، وبينت الشريعة أسس نظام الزواج والطلاق والمواريث بالتفصيل، وكان هناك ما يشير إلى بناء تشريعي عام بدأ يتشكل.

فالقرآن الكريم - على هذا - يعكس تطور الإسلام في حياة محمد ولله. ففي المرحلة المكينة، كان الاسلام لا يزال دينًا شخصيًا في الأساس ليس مرتبطًا ببيئة اجتماعية معينة ولا بتنظيم مؤسس معين، لكن مع تأسيس المجتمع الإسلامي في المدينة، أكد الإسلام ذاته كنظام ديني مُغاير لليهودية والمسيحية (فالإسلام - فيما رأى المسلمون - أكمل هذين الدينين؛ إذ أزاح عنهما مفاهيم خاطئة متراكمة، ونسخ أمورًا فيهما) وحمل معه مؤسسات أو أنساقًا اجتماعية مركّبة ذوات سمات دينية. وأكثر من هذا، فبفضل الدعوة المستمرة للجهاد في سبيل الله حتى تصبح كلمة الله هي العليا أو حتى ينتصر أنصار اللة على كل أعدائه، زادت الواجبات المنوطة بالجماعة، وكان ذلك بالإضافة لقوة التوسع، فأصبح هدف الإسلام عالميا. ويقدر ما حقق المسلمون من تنظيم طاقتهم أصبحوا لا يتسامحون مع الوثنية، أما اليهود والنصاري فلم يزعجهم المسلمون، كل ما في الأمر أن يعترفوا بسيادة الدولة الإسلاميّة وأن يدفعوا الجزية، وقد امتدت هذه المزايا بعد ذلك لتشمل الزرادشتيين أيضا.

# قَوَةُ الدولة الإسلامية وظهورُ الفررَق السياسيَّة

كانت النتيجة الأولى التى تمخّضت عن تأسيس المجتمع الإسلامى فى المدينة أنه عندما بُزغ الإسلام فى شبه الجزيرة العربية، وفتح المسلمون غرب آسيا ومصر – إنما كان ذلك بفضل أن الإسلام كان يشكل مؤسسة سياسية منظمة ومتماسكة كانت قادرة على فرض إدارة منضبطة على البلاد المفتوحة، فى ظلِّ الحكومة العليا للخليفة الذى كان نفوذه الدينى يهيئ له الوسائل لضبط نزوع القبائل العربية التقليدى نحو الانقلاب الفوضوى من سلطة الدولة. لكن سرعان ما أدى النجاح الذى أحرزوه إلى ظهور عداواتهم (ثاراتهم القديمة). فالقرآن الكريم لم يضع قواعد لحكم المجتمع المسلم، بل

إن محمدًا وي نفسه لم يترك قواعد لحكم هذا المجتمع، فانتخاب أبى بكر خليفة بعد الرسول وي كان عملا قامت به الجماعة الإسلامية نفسها(\*) (يقصد دون تكليف مسبق من الرسول)، وقد شكّل ذلك سابقة Precedent دون تعريف للسلطة التى تم إيجادها (سلطة الخليفة). فالقيادة (الخلافة) كانت ببساطة وظيفة شخصية (موكلة لشخص) للإشراف على عمليات الحروب الخارجية (الفتوح) والدفاع، أما على الصعيد الداخلي فللحفاظ على الإسلام ومؤسساته، ولم تكن هناك حدود فاصلة بين أمور المجتمع السياسية وأموره الدينية، وظل الربط بين الدين والدنيا (السياسة والدين) سمة من سمات الإسلام بعد ذلك، فلم يحدث في أي وقت من الأوقات أن اعترف المسلمون بمؤسسة دينية منظمة (كنيسة) منفصلة عن مؤسسة سياسية (الدولة).

وبسبب طبيعة الإسلام هذه التي لا تفصل بين الدين والدنيا، فإن السخط السياسي في الإسلام كان دائما يلبس لبوسا دينيا، أو بتعبير آخر كان ذا طابع ديني، فخلال ثلاثين عاما من وفاة محمد على انخرط المسلمون في حروب أهلية أدت إلى ظهور ثلاث فرق ظل الإسلام منقسما وفقا لها حتى الوقت الحاضر. وكانت العوامل الأساسية لهذا الانشقاق هو استياء القبائل العربية المحاربة في كلٍّ من العراق ومصر، من سياسة الخليفة الثالث (عثمان بن عفان) وولاته، بالإضافة إلى المنافسات بين الأرستقراطية التجارية في مكة نتيجة الفتوح. وقد بدأت الحرب الأهلية (الفتنة الكبرى) بمقتل عثمان بن عفان على يد رجال القبائل وانتهت باستعادة وحدة الدولة على يد أسرة حاكمة مكية جديدة، جعلت عاصمتها دمشق. لكن هذه الحرب الأهلية (الفتنة الكبرى) تركت انقسامات عميقة في المجتمع الإسلامي. الفرقة الأكثر عددا تألفت من أولئك الذين وضعوا في اعتبارهم وحدة المجتمع الإسلامي قبل أي شيء آخر، وكانوا راغبين في الاعتراف بسلطة الزعماء السياسيين الذين كانوا قادرين على تسيير دفة الأمور حتى ولو بقوة السلاح. وهذه الجماعة هي أصل فرقة الأغلبية (حزب الأغلبية) وهي أهل السُّنة، وفي مواجهتهم كانت هناك فرقتان مُنشقَّتان: إحداهما ظلت متمسكة بأن الخلافة الشرعية الوحيدة بعد وفاة محمد على المخلافة على بن أبي طالب ابن عم الرسول وزوج ابنته، وذريته من بعده، واعتقدوا أن جماعة السلمين قد أخطأت بتوليتها أبا بكر الخلافة بعد موت النبي على اخطأت بتوليتها عمر فعثمان بعد ذلك. وهذه الفرقة تُسمى شيعة عليّ أو الشيعة، والفرقة الأخرى رفضت موقف

<sup>(\*)</sup> ترك الإسلام توجيهات للحكم والإدارة، للشورى ... إلخ.

السنة والشيعة على سواء، وقالت بحق الجماعة فى انتخاب قائدها (الخليفة) وليس ذلك فحسب، وإنما قالت بواجب الجماعة فى عزل الخليفة إذا ارتكب ذنبا - وتلك هى فرقة الخوارج.

وخلال القرن الذي تلا ذلك، تعمَّق الخلاف بين هذه الفرّق (الأحزاب) بالقمع المتكرر للثورات المُسلِّحة، وبعد ذلك (كما سنبيِّن بعد ذلك) عندما تحولت التيارات الرئيسية لحركة المسلمين من المجال السياسي إلى مجال العقيدة والشريعة وغيرها من النشاطات الفكرية، فإن كل فرقة من الفرق المنشقة راحت تؤيد موقفها وتدافع عنه وتطوره بإظهار معارضتها للموقف العقائدي أو الشرعي للأغلبية السنية أو إظهار انفصالها عنه، والعكس بالعكس، وهكذا تحولت هذه الفرق من فرق سياسية إلى فرق دينية بكل معنى الكلمة، ولا بد أن نضيف أن هذه الفرق (الأحزاب) كانت جميعها في الأصل تمثل انقساما بين العرب أنفسهم وأنها جميعا لاقت مؤيدين في أوقات مختلفة من بين المسلمين من غير العرب، وكانت نسبة التأييد لكل فرقة من غير العرب مُتسقة مع عدد المؤيدين العرب لكل فرقة، وبالتالي فقد كاد أهل السنة يسودون في كل مكان. وليس هناك دعم تاريخي يؤيد وجهة النظر القائلة بأن تطور المذهب الشيعي يعود إلى تأثير الثقافة الفارسية في الإسلام، وأن المذهب الشيعي أكثر ما يكون التصافًا بالفرس، وهي أفكار غالبا ما تتردد في كتابات من يكتبون عن الإسلام. ففرض المذهب الشيعى كمذهب رسمى للدولة في فارس (إيران) لا يعود إلا إلى بداية القرن السادس عشر للميلاد، أما مذهب الخوارج فقد كان دائما محدود الانتشار بسبب تشدُّده، ولم يبق في شكله المحدث إلا عند أباضية عُمان وزنجبار وفي جنوب الجزائر.

## الأحاديث النبوية ورسوخ الشريعة

وكانت النتيجة الثانية للتكوين الاجتماعى فى الإسلام هو أن القضايا العملية التى انطوت عليها حياة الجماعة كان لها الأولوية – باعتبارها الميدان الرئيسى للدراسة الدينية – على التفاصيل فى مجال العقيدة (التفاصيل اللاهوتية). لقد كانت التنظيمات الاجتماعية كما لاحظنا توًا قائمة على تفاصيل وردت فى القرآن الكريم أيضا عن القتل والثأر والسرقة وما إلى ذلك، زد على ذلك وصايا أخلاقية مختلفة. وفى الحياة اليومية كان الخلفاء والولاة فى القرن الأول الهجرى يُلِعقون بأحكام القرآن الكريم ما يغريهم (يروق لهم) من الممارسات العربية التقليدية، وما يعن لهم من أحكام الكريم ما يغريهم (يروق لهم) من الممارسات العربية التقليدية، وما يعن لهم من أحكام

اجتهدوا فيها، وفي المدن الرئيسية للدولة - على أية حال بدأت جماعات صغيرة من دارسي القرآن في تفصيل نظم شرعية (قواعد شرعية) مضيفين إلى الأحكام القرآنية أحكاما وصلتهم من الرعيل الأول من المسلمين، وأحكامًا استنبطوها من الأحاديث النبوية، وصاغوا هذه الأحكام الشرعية صياغة عقلية معتمدين على الأحاديث النبوية وأحكام الرعيل الأول (صحابة الرسول في وأحاديث الرسول، وأحكام القرآن الكريم، وفي القرن الثاني للهجرة، أدًى الاختلاف بين المذاهب والفرق في أمور الشريعة، وتسلل طردية التعليل المقلى (بتأثير القانون الروماني إلى حد ما) في بعض المذاهب إلى قلق الدوائر الدينية، وكانت الرسائل التي اتبعها أولئك الذين أصابهم القلق من هذا المنحي لمواجهة مثل هذه التوجهات الباعثة على الفُرِّقة، هي الانخراط في بحث على نظاق واسع عن أحاديث الرسول وقاله وقرَّره في مسائل شرعية لم ترد في القرآن الكريم، شهود عيان لما فعله الرسول وقاله وقرَّره في مسائل شرعية لم ترد في القرآن الكريم، صراحة أم ضمنا - هو أمر ملزم بشكل حاسم لكل المسلمين. فسنَّة النبي تجُبُّ بشكل واضح سنَّة من سواه، وهي أفضل من أي استنتاج عقلي.

وهذه الحجّة (التي فصّالها الفقية الشافعي المتوفي سنة ٨٢٠ م) كان من الواضح تمامًا أنها غير قابلة للنقض، وقد فرضت هذه الحجة نفسها كأساس أخذ به كلُّ فقهاء المذاهب. وعلى هذا، ففي القرن الثالث للهجرة أخذت نظرية الشريعة الإسلامية (القانون الإسلامي) شكلها النهائي. ولم تكن هذه الشَّريعة للمسلمين فقط وإنما للبشر جميعًا، فهي شريعة الله وهي ضرورية وملزمة وعالمية ولا تبطل إلاَّ بأمر الله. وقد اختار الله أن ينقل شريعته للبشر بأن أرسل أنبياء خاتمهم محمد عليه الذي يُعتبر ما تلقّاه من وحي حاويًا لأوامر الله النهائية والمحددة وغير القابلة للتبديل، في القرآن الكريم الذي نزل بلسان عربي مبين، وعلى هذا فالقرآن (الكريم) ليس مجرَّد أساس من أسس الشريعة، وإنَّما من حيث المبدأ يحوى الشريعة كلها. إنَّه لا يحتاج إلى إضافات أو ملاحق وإنما مجرد توضيح أو تفصيل، فعلى سبيل المثال لقد فُرضت الزكاة في القرآن، لكنه لم يحدد مقدارها ولا على أي نصاب (مقدار ما يملكه من تجب عليه الزكاة)، وهذا التفصيل أو التوضيح يعرفه المسلمون بالرجوع لما فعله الرسول عليها الزكاة)، وهذا التفصيل أو التوضيح يعرفه المسلمون بالرجوع لما فعله الرسول عليها النهائية النسول المتله المتعالية المسلمون بالرجوع المناه المسلمون بالرجوع المناه المسلمون بالرجوع المسلمون بالرجوع المناه المسلمون الرحوء المناه المسلمون بالرجوع المناه المسلمون بالرجوع المسلمون بالرجوع المناه المسلمون بالرجوع المناه المسلمون المسلمون بالرجوع المناه المسلمون بالرجوء المناه المسلمون بالرجوء المها والمناه المسلم المناه المناه المسلم المناه المسلم المناه المسلم المناه المناه المسلم المناه المسلم المناه المسلم المناه المسلم المناه المسلم المناه المسلم المناه المناه المناه المسلم المناه المناه المناه المسلم المناه المسلم المناه المناه المسلم المناه المناه المسلم المناه المنا

وقرره، من خلال ما رواه عنه الصحابة الذين رأوا ما فعله وقرره رأى العين، وسمعوا بآذانهم منه. لكن محمدًا ﷺ لا يُقال له (واهب الشريعة Lawgiver) إلاّ بمعنى أنه كان وسيلة النقل عن الله، وإلاَّ بمعنى أنَّه المفسِّر الأمثل الوحيد المؤهل تمامًا أو الملهم.

وقد جرى دعم هذا البرنامج بحجج فلسفية بالإضافة للحجج التي سبق ذكرها. ففرض الشريعة هو معرفة الخير (الحلال) ومعرفة الشر' (الحرام) وتجنبه. والله وحده هو الذي يعرف ما هو خير وما هو شر، ومن هنا لا يمكن معرفتهما من خلال العقل البشرى الذي يلازمه الزلِّل. إنَّ أوامر القرآن الكريم ونواهيه \_ بطبيعة الحال \_ لا ريب فيها، ولا يمكن وضعها موضع بحث نقدى دون وقوع في الإثم \_ إذا لم تُواءَم بطريقة ما مع ورد في القرآن نفسه. والأمر نفسه فيما يتعلق بالأوامر والنواهي - المحدّدة التي لا يرقى إليها الشك الواردة في أحاديث الرسول عَلَيْ الكن عددًا كبير من الأفعال البشرية غير مهم تشريعيًا (رغم أنه ليس من الضرورى أن تكون هذه الأفعال غير المهمة صحيحة أخلاقيًا في كل الظروف)، فعندما لا يوجد نص واضح في القرآن أو الحديث، يُصبح الناسُ أحرارًا في أن يسيروا وفقًا للأعراف الجارية أو أن يحكُّموا عقولهم، وأحد الأساليب الشرعية في استخدام العقل هو تبيّن ما إذا كانت هذه الأفعال المطلوب معرفة حُكمها والتي تُذكر بشكل صريح في القرآن (الكريم) أو الحديث (الشريف) قد وردت بشكل ضمني، وذلك بموازنتها (قياسها) بحالات أو ظروف مماثلة بمضاهاتها بأوامر القرآن ونواهيه، وكذلك بمضاهاتها بما ورد في أحاديث الرسول (على سبيل المثال، فإن القرآن يحرِّم بشكل واضح شرب الخمر المصنوعة من عصير العنب، فهل هذا التحريم الصريح يشمل المشروبات الأخرى السُكرة؟) عملية المضاهاة هذه تُسمّى القياس، وعلى هذا فالقياس هو المصدر الثالث من مصادر التشريع (بعد القرآن والحديث).

وعلى أية حال، فرغم أن كل المذاهب الفقهية تتبع - رسميًا - هذه المبادئ (كمصدر للتشريع)، إلا أنها لم تنته إلى نظام تشريعي موحَّد توحيدًا كاملاً(۱)، وذلك لأنه وجد أنَّ الأحاديث النبوية التي تُوفي بالغرض تتطلَّب جهدًا لإثبات صحتها (أعنى التحقق من وصولها إلينا عن طريق سلسلة من الرواة الموثوق بهم أى العدول)، وقد تأخَّر هذا حتى نهاية القرن الثاني للهجرة، وليس ذلك فقط وإنما جرى نقل هذه الأحاديث عن طريق

<sup>(</sup>١) الخلافات في التفاصيل والفروع وليس في المبادئ الأساسية. (المترجم).

آلاف الرواة، بالإضافة إلى أن هذه الأحاديث ضمَّت كثيرًا من الأحكام المتناقضة (١). ورغم أنَّ علم نقد الحديث (نقد رجال الحديث) قد أصبح علمًا مفصًّلاً دقيقًا، فإنَّ كلَّ مذهب من المذاهب الفقهية الراسخة، كان ينطلق من الأوامر والنواهي غير القاطعة الواردة في القرآن الكريم، واتخاذها معيارًا للتوفيق بين الأمور الصغرى التي تبدو متعارضة شيئًا ما في الأحاديث وفي أمور القياس. وقد ذهب الشيعة إلى أبعد من ذلك؛ إذ رفضوا كل الأحاديث التي لم تصل إليهم من خلال على وآل بيته. وكانت النتيجة النهائية لهذا الوضع مماثلة للقرار الذي اتخذه المسلمون فيما يتعلق باختلاف القراءات في القرآن الكريم، فكان مبدأ الإجماع أي إجماع الأمة الإسلامية الذي قام استنادًا إلى حديث الرسول ﷺ «إنَّ أمتي لا تجتمعُ على ضلالة» (سنن ابن ماجة ـ كتاب الفتن).

فتم توحيد الأحكام الشرعية. داخل كل مذهب فقهى من خلال إجماع خاص، ووحَّدت المذاهب السنية أحكامها من خلال «إجماع عام» وتم الاعتراف بكل هذه الأحكام، باعتبارها مقبولة، موثقة فى نطاق مذهب أهل السنة. أما الشيعة ـ من ناحية أخرى ـ فرفضوا تمامًا مبدأ الإجماع؛ معتقدين أن الشريعة لا يمكن تفسيرها إلاَّ عن طريق الأئمة من بيت على، وعلى هذا فإنَّ النظام الشيعيَّ مُستثنًى من مبدأ الإجماع الذي يأخذ به أهل السنَّة.

ونتيجة إعمال هذا المبدأ (الإجماع في نطاق أهل السنة) كان أن لفظت الجماعة المذاهب الفقهية الصغرى، وسادت المجتمعات السنية أربعة مذاهب معترف بها، أقدمها المذهب الحنفي وهو مذهب قديم نشأ في العراق، والمذهب المالكي الذي نشأ في المدينة والمذهب الشافعي (وهو مالكي معدًّل)، وأخيرًا نشأ في العراق المذهب الحنبلي وهو مذهب يرفض من حيث المبدأ استخدام القياس، كما يرفض التوسع في استخدام مبدأ الإجماع، ولكل مذهب من هذه المذاهب كتبه الأساسية المعترف بها من أتباع المذهب الذين يطبقون أحكامها الشرعية. وعلى أيةً حال، فإن النظم والأحكام الشرعية الواردة في هذه الكتب ليست «مدوّنات قانونيّة حال» بالمعنى الغربي للكلمة، رغم أنها تشبه هذه المدوّنات الغربية القانونية من بعض النواحي، فهي كالمدوّنات الأوروبية تُقسم المادة الفقهية إلى عبادات وعقائد (قانون ديني) ومعاملات (قوانين العقود والاتفاقات)

<sup>(</sup>١) ربما يشير المؤلف إلى الأحاديث الموضوعة، أما الأحاديث الصحيحة فلا تناقض بينها إلا في نطاق الناسخ والمنسوخ. (المترجم).

والتعزيرات والعقوبات (قوانين العقوبات) والأحوال الشخصية كالزواج والطلاق وغير ذلك (Personal Iaws)، وتحديدها لعقوبات محدّدة عند إهمال الواجبات الشرعية أو اقتراف محرَّمات منصوص عليها. إنها أقرب ما تكون إلى تصنيف الأفعال واضعة تقنينات للسلوك. مُعرفة القيم الخلقية في كل مجال من المجالات (فرض، مندوب، مُهمل، مكروه، محرَّم..) دون إشارات ـ بالضرورة ـ للعقوبات المدنية التي يتعرض لها الذين لا يُراعون المعايير الشرعية، كما تختلف هذه الكتب مع القانون الغربي في أمر آخر وهي أنها تحتوي على الفروض الدينية.

وعلى أية حال، فلا يكفى النظر للشريعة باعتبارها مجرد نظام معقد من قواعد شرعية ومباحث دينية. إنها - أى الشريعة - دستور المجتمع المسلم، كما أنها نسيج نظامه الاجتماعي. فطالما أن الحكومة السياسية، التي تحكم المجتمع الإسلامي قد راح فشلها يظهر أكثر فأكثر في تحقيق وظيفتها الأساسية بسبب ما اعتراها من انقسام وازدياد تغلغل العلمانية فيها - فقد أصبح من عمل علماء الدين (الزعماء الدينيين وأزدياد تغلغل العلمانية فيها - أو يعيدوا صياغة - الحياة الاجتماعية لكل المسلمين وأن يعيدوا إليهم النظام أيضًا في كل البلاد، وفي ظل أي شكل من أشكال الحكومة، وذلك بإعادة صورة الإسلام في شكله الصحيح والمحافظة على وحدة المجتمع ولالملمي وتقوية عُرَاها في ظل دستوره الإلهي الموائم للتطبيق الاجتماعي والمثل الأخلاقية. وإن ما نذكره هو حقيقة هذه الألفية، وإن الجهود التي لم تكتمل أبدًا في مواجهة العادات المحلية الراسخة التي ظلت تقاوم بين السكان المسلمين المختلفين مواجهة العادات المحلية الراسخة التي ظلت تقاوم بين السكان المسلمين المختلفين حتى اليوم، والتي تحتضن - على أسس قرآنية عامة - الشيعة والخوارج، بالإضافة حتى اليوم، والتي تحتضن - على أسس قرآنية عامة - الشيعة والخوارج، بالإضافة للمذاهب السنية الأربعة. (وإن كانت هذه الوحدة غير وثيقة).

ولإنجاز هذا العمل، فإن الثقة في الشريعة وكونها صاحبة القول الفصل أعطى دعما قويًا للزعماء الدينيين (علماء الدين) لكن يلاحط أن إنجازهم، كان ينتج عنه غالبًا وبشكل لا يمكن تجنبه بعض الأضرار. فقد كانت فكرة الشريعة عند المسلمين، بالإضافة إلى السعى نحو التوحيد، تتضمنان تركيزًا ودرجة من الجمود الشكلي مما ترك مساحة قليلة للمرونة، بينما في عصر تكون المذاهب الدينية كانت لا تزال هناك مساحة تتيح الحركة للمشرعين أن يطبقوا بأنفسهم دراسات نقدية على مصادر التشريع وأن يجتهدوا في الأحكام، لكن منذ نهاية القرن الثالث للهجرة كان كل مُشرِّع وقاض ملتزمًا بما أقره الإجماع في نطاق مذهبه وهو ما عُرف بضرورة التقليد،

واقصى ما يمكن أن يحدث أنه يجوز لمنت \_ في حدود مبادئ مذهبه، وفي نطاق المنهج لمَبَّع في هذا المذهب ـ أن يقر شيئًا من المواءمة والتكيف في ظروف جديدة. وإذا كانت لحركة المسموح بها للمفتى ضيقة، تَحتُّم أيضًا أن تكون الرغبة في التكيف الاجتماعي محدودة، فالنظام القبلي والتراث الاجتماعي لكل معتنقي الإسلام، هما \_ عمليًا \_ كافيان في معظم الحالات لجعلهم متوائمين مع التشريعات الواردة في القرآن الكريم فيما يتعلق بالأسرة (الزواج، إباحة تعدد الزوجات والطلاق، ونظام المواريث) وفيما بنعلق بالقصناص، والرق والعتق. وفي هذه المجالات الآنف ذكرها (ذوات النمط الديني نخالص) هناك ما هو أكثر، وذلك أنَّ الشريعة كانت تُطبق بحسم وعلى مستوى الدولة لإسلامية كلها، وعلى أية حال فحتى عندما تصبح الشريمة في هذه المجالات، فإنها جمود صيغها وقد لبست لبوس النظام المثالي، أو البالغ حدّ الكمال، فإنها ـ أي نشريعة \_ تكون في مجالات أخرى وقد أصبحت \_ بشكل متزايد \_ بناءً نظريًا بعيدًا عن نتطبيق الفعلى خاصة في مجالًى القضايا الجنائية والإدارة العامة، وإلى حد ما في مجال التعاملات التجارية كما أن حكومات الدول الإسلامية تتجاوز باطراد ختصاصات المحاكم الشرعية، بإنشاء سلطات قضائية أخرى منافسة. وكان هذا نتجاوز \_ إلى حد ما \_ مطلوبًا، على الأقل بسبب ما كانت تعانى منه المحاكم الشرعية من قصور في الإجراءات ومن مبالغة قضاتها في التشكك عند نظر القضايا الجنائية، وكذلك بسبب تفيّر نظم حيازة الأرض ونظم الموازنة العامة. لكن النتيجة النهائية كانت مى ظهور نظامين قضائيين منفصلين في معظم البلاد الإسلامية يقضى كل نظام منهما بناءً على نصوص ومراسيم مختلفة. وكانت الأحكام القائمة على الشريعة هي وحدها الأحكام الشرعية حقًا والجديرة بالثقة، أما الأحكام الأخرى فلا تُقبل لا بمراسيم السلطة، وباعتبارها انتقامًا لما حلَّ بالمجتمع الإسلامي من تحلُّل وتخلَّيه عن المبادئ الحقة لدستورها الخالص.

وبالنسبة لغير المسلمين في الدولة الإسلامية لا يُطبَّق عليهم الشرع الإسلامي تقائيًا إلاَّ في الحالات المختلطة، أي حيث يكون أحدُ طرفَى النزاع أو التعامل مسلمًا. وكان هذا - بطبيعة الحال - هو النتيجة المنطقية المنبثقة من فكرة المسلمين عن الوحى والشريعة، فكل جماعة من أهل الذمة (أو الذين تشملهم حماية المسلمين) كان يُطبق عليها شرع دينها، تحت إشراف رجال الدين فيها، إلاَّ إذا اتّفقت الأطرافُ المعنية على لجوء إلى المحكمة الشرعية الإسلامية، وقبَل قاضيها النظر في القضية.

#### واجبات المسلم

ذكرنا فيما سبق المؤسسات المعنوية للدين الإسلامي والتي خضعت للتنظيم، لكن القرآن الكريم جعل الحياة الدينية للمسلم قائمة في الأساس على أسس شخصية، فكل فرد إن ضلّ أو اهتدى فلنفسه، والقولُ القرآئي حاسم في هذا الصدّد: ﴿ مَنِ اهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ﴾ (السورة ١٧ (الإسراء) / الآية ١٥).

وهذا النص يؤكد المسئولية الشخصية للمسلم ويرفض أيَّ هيراركية روحية -Spiritu وهذا النص يؤكد المسئولية الشخصية للمسلم ويرفض أن تتدخل مؤسسة دينيّة نيابة عن الفرد. فكما لاحظنا لتوِّنا لم يطرح الإسلام فكرة «الكنيسة» أو «المؤسسة الكنسيّة»، واستبعد بشكل صارم أن يكون لأيّ من قياداته الدينية أيٍّ من المهام الروحية أو الامتيازات المقصورة على الكهنوت، وحتى عندما حدث بعد ذلك وطرح الشيعة والمتصوفة إناطة مهام روحية خاصة بأفراد، فإن هذه المهام لم تنقص إطلاقًا من الواجبات المنوطة بالفرد تجاه خالقه، أو بتعبير آخر لم تُخلّ بكونه عبدًا أو مخلوقًا لخالقه.

والفكرة الأساسية في الإسلام عن المجتمع السياسي الديني أو بتعبير آخر عن الأمة بمفهومها السياسي الديني، تحمل نتيجة تبدو طبيعية وهو أنه لا مكان لغير المسلمين في هذا المجتمع أو هذه الأمة(١)، لكن الوظيفة الاجتماعية الكامنة في المسلمين في هذا المجتمع أو هذه الأمرب، لها دلالات وتضمينات خاصة في المجتمع الإسلامي، فالمصطلح الذي يشير لمعني مواطن Citizen قد يفسد المعني الشرعي والديني المقصود، فالمصطلح الإسلامي المقابل لكلمة مواطن Citizen هو «مكلف» والديني المقصود، فالمصطلح الإسلامي المقابل لكلمة مواطن الدينية ومراعاة بمعنى الشخص الذي أنيطت به مسئوليات كاملة لتأدية واجباته الدينية ومراعاة الشريعة. وكل البشر يقفون أمام الله كما يقف العبد أمام مالكه، فعلاقة البشر بالله سبحانه هي علاقة عبودية وعلى هذا فليس للعبيد حقوق، لكن الله قد أُعلَمَ عبيده عن طريق الأنبياء بما يريده بالضبط، وما فرضه عليهم كعبيد له، فمن قَبلَ أوامر الله وانتهي عن نواهيه والتزم بذلك التزامًا كاملاً وهبة الله \_ برحمته \_ مزايا بعينها وتصبع هذه المزايا بمثابة (حقوق) للمسلم، أما من لم يقبل أوامر الله كاملة، فلا يمكن أن ينعم بهذه المزايا كاملة. وعلى هذا فحقوق المسلم الحر مرتبطة بقبوله مسئولية تنفيذها (أى بعده المذايا كاملة. وعلى هذا فحقوق المسلم الحر مرتبطة بقبوله مسئولية تنفيذها (أى

<sup>(</sup>١) لا شك أن المؤلف جانبه الصواب، فقد شهد التاريخ الإسلامي كله أدوارًا ثقافية وعلمية واجتماعية لغير المسلمين. (المترجم).

والواجبات التى أناطها الله بالفرد «المواطن» أو المكلف المسلم تسمى أعمدة الإسلام الخمسة. وعلى أية حال، فليس هناك أساس من هذه الأسس الخمسة يمكن أن يؤديه المسلم بشكل صحيح إلا إذا كان نابعًا من القلب، أو بتعبير آخر إلا إذا صدّقت «النيّة»، المسلم في كل مرحلة من المراحل، أو يعقد النيّة داخليًا، على إخلاصه العهد والعمل لله.

1 - الاعتراف بعقيدة الإسلام بترديد الشهادة (لا إله إلا الله، محمد رسول الله)، والفقرة الأولى في الشهادة (لا إله إلا الله) لا تعنى فقط إنكار تعدّد الآلهة، وإنما بالإضافة لذلك إنكار إشراك أي مخلوق مع الخالق سبحانه في قدراته (الشرك)، أما الفقرة الثانية في الشهادة (محمد رسول الله) فلا تعنى إنكار نبوّة أي نبي قبل محمد وذلك لأن الإسلام يعترف بكل الأنبياء الذين ظهروا منذ الخليقة، بمن فيهم آدم وإبراهيم وموسى وعيسى)، لكنها تعنى أنَّ محمدًا هو خاتم الأنبياء الدينية أن من يُردّد الشهادة لا يمكن أن يُسمَّى كافرًا ولا يمكن استبعاده من أمة الإسلام (أو جماعة المسلمين).

أما الأسس الأربعة الأخرى، فهى أسس نظامية المقصود بها أن تساعد المسلم ليحيا حياة طيبة.

- ٢ إقامة الصلاة المفروضة في مواقيتها regular وهي خمس صلوات، والمسلم بتكراره لأداء الصلوات إنما يجاهر بانتمائه إلى المجتمع الإسلامي، فأداء الصلوات بمثابة إظهار لهذا الانتماء. وتتكون الصلاة من ركعات تتكون كل واحدة منها من سبع حركات وما يصاحب كل حركة من دعاء أو تسبيح أو تلاوة، وتتكون كل صلاة من عدد محدد من الركعات، وفيما يلي وصف لركعة من الركعات:
- (أ) تكبيرة الإحرام \_ أى قول الله أكبر مع رفع اليدين حِذَاء الأذنين، أى أن يكون باطن كل كف في مواجهة أحد الخدين.
- (ب) تلاوة سبورة الفاتحة، ثم تلاوة سبورة أخرى من سبور القرآن الكريم، كل ذلك والمسلم في الوضع واقفًا.
  - (ج) الانحناء حتى مفصل الفخذ (تكبيرة الركوع وأخذ ركبتيه بيديه).

- (د) الرفع من الركوع.
- (هـ) الركوع على الركبتين ووضع الوجه على الأرض (وضع ركبتيه ثم يديه ثم وجهه للسجود).
- (و) قيامه من السجدة وافتراش رجله اليسرى ونصب اليمنى (النص: جلوسه على عَجُزه haunches والمعنى صحيح).
- (ز) ثم يسجد مرة أخرى. والركعة الثانية والأخيرة تبدأ بالحركة رقم (ب)، وعند نهاية كل ركعتين، وفي نهاية كل صلاة يقرأ المصلّى صيغة التشهد، ويرفع إصبعه عند شهادة إلا إله إلا الله، (ثم يسلّم يمينًا ويسارًا) ويواصل تسبيحاته الخاصة ودعواته.

وأوقات الصلوات المفروضة هي: صلاة الصبح (ركعتان)، وصلاة الظهر (أربع ركعات)، وصلاة العشاء (أربع ركعات)، وصلاة العصر (أربع ركعات)، وصلاة العضاء (أحيع ركعات)، وإذا أمكن أدّى المصلّى هنا الصلوات جماعة في المسجد حيث يصطف المصلون صفوفًا خلف الإمام، وقد استقبلوا جماعة القبلة (وهي جهة الكعبة المشرفة في مكة) التي يُستدل عليها بمحراب محفور في أحد جدران المسجد. لكن هذه الصلوات يمكن للفرد (أو الجماعة - المترجم) أن يؤديها على أية أرض طاهرة أو على أية قطعة قماش على أن يستقبل القبلة. وبالإضافة لهذه الصلوات المفروضة هناك السنّن أو النوافل، وهي صلوات مستحبة خاصة في جوف الليل.

وتُعد صلاة الجمعة التى تؤدَّى وقت صلاة الظهر هى الصلاة الجامعة الرئيسية كل أسبوع، وتتميز هذه الصلاة بأنه يسبقها خطبة مكونة من قسمين، والخطبة فى جانب منها مديح وتسليم على النبى وصحابته ودعاء للسلطة القائمة.. إلخ، وفى جانب آخر تحوى عظات يوجهها الخطيب لجماعة المسلمين، وثمة صلاتان أخريان تصاحب كل منهما خطبة؛ صلاة عيد الفطر فى آخر شهر رمضان، وصلاة عيد الأضحى وهو اليوم الذى ينحر فيه الحجاج المسلمون أضاحيهم وهَدِّيهم. (انظر رقم ٥ بعد ذلك).

ويتم الإعلان عن مواقيت الصلوات بالأذان الذي يرضعه المؤذنون من فوق مآذن المساجد، ويبدأ «الأذان» هكذا «الله أكبر، الله أكبر، أشهد ألا إله إلا الله، أشهد ألا إله إلا الله».... إلخ. وقبل أن يصلى المسلم لا بد أن يتوضأ، أي يغسل بترتيب مخصوص ديه ووجهه ورأسه وذراعيه وقدميه وكاحليه. لذا فقى كل مسجد ميضأة (مكانًا مزودً

بالمياه). ويضيف الشيعة إلى الأذان عبارة (حى على خير العمل) وذلك بعد عبارة (حى على الصلاة)، كما أن للشيعة طريقة مختلفة في الوضوء. وغالبًا، كانت هذه الاختلافات الصغيرة تُحمَّل معاني غير متسقة أبدًا عبر القرون، لإظهار التناقض الذهبي، وللتعبير عن الاتجاهات العامة.

٣ - إيتاء الزكاة - ارتبط إيتاء الزكاة في القرآن الكريم - مرارًا - بأداء الصلاة، ويمكن أن نشير للزكاة بالكلمة الإنجليزية alms؛ لكن الواقع أن معنى الزكاة عند المسلمين يختلف عن معنى تقديم الإحسان بشكل حر أو وفقًا لرغبة المعطى، ففي بواكير التاريخ الإسلامي كان يُنظر إليها كضريبة محدَّدة بما يتناسب مع ممتلكات المسلم، وعلى أية حال، فالزكاة من حيث المبدأ ليست ضريبة وإنما هي قرض يقرضه المسلم لله (يعنى واحد على ٤٠ من إجمالي الدخل السنوى يُدفع للسلطات المحلية لإعانة الفقراء والمحتاجين ولعتق الرقاب وفداء الأسرى، وغير ذلك من المقاصد التي بحث عليها الدين الإسلامي). وفي معظم الدول الإسلامية يُترك أداء الزكاة لضمير الفرد المسلم بأن يدفعها في مصاريف الخير، ورغم أنها تظل التزامًا مفروضًا على كل مسلم، فليس هناك عقوبات مدنية مقننة تُفرض على الذين يتملّصون منها، أو يتحايلون لعدم أدائها، كما أنه ليست هناك عقوبة على إهمال الصلاة.

٤ - صوم رمضان - وهذا الصوم السنوى يراعيه - الرأى العام دائمًا، أكثر مما يراعى الأسس الأخرى، فالصوم أمر تلزمه الشريعة، ويراعيه الرأى العام أيضًا. والصوم كما ورد فى القرآن الكريم فرض على كل المسلمين المكلّفين أن يصوموا نهار الشهر التاسع (رمضان) فى التقويم القمرى (الهجرى)، بالامتناع تمامًا عن تناول الطعام والشراب من أى نوع كان، ويُستثنى من ذلك من كان مريضًا أو على سفر، وإن كان عليهم أن يصوموا أيامًا أخرى بدلاً عن تلك التى أفطروها فى رمضان، وذلك إذا كان عليهم أن يصوموا أيامًا أخرى بدلاً من الله التى أفطروها فى رمضان، وذلك إذا استقر المسافر أو شُفى المريض (عدَّة من أيام أُخر)، أما بعد المغرب فيمكن أن يتناول السلم الصائم أى قدر من المأكولات، وبعد صلاة العشاء يصلًى المسلمون صلاة التراويح وهى صلاة لا يؤدونها فى غير رمضان (المترجم: أو هى سننة وليست مفروضة). ولأن السنة القمرية (الهجرية) تنقص عن السنة الميلادية (الشمسية) أحد عشر يومًا أو التى عشر يومًا، فشهر رمضان لا بد أن يكون فى كل الفصول على مدار حوالى ٣٣ سنة، ففى سنة ١٩٥٧ كان فى أبريل، وفى سنة ١٩٦٠ كان فى مارس. وينتهى شهر الصيام ففى سنة ١٩٥٠ كان فى أبريل، وفى سنة ١٩٦٠ كان فى مارس. وينتهى شهر الصيام ففى سنة ١٩٥٠ كان فى أبريل، وفى سنة ١٩٦٠ كان فى مارس. وينتهى شهر الصيام

بالعيد الصغير (عيد برام Bairam) وهو أول يوم في الشهر العاشر من التقويم القمري.

٥ - إن القواعد والمعانى الكامنة في الأسس الثلاثة الواردة آنفًا \_ وهي تخصيص فترات لعبادة الله يقتطع كل يوم من وقت المسلم ومن الزمن المخصص لمصالحه الشخصية، وتخصيص جزء من ثروة المسلم مرضاة لله، وتحديد شهر ينعم فيه البدن بالراحة والمقصود شهر الصوم - كل هذا يتجلَّى مكثَّفًا بشكل جلى في الأساس الخامس للإسلام، ونعنى به الحج إلى الأماكن المقدسة في مكة المكرمة مرة واحدة في العمر لمن استطاع إلى ذلك سبيلاً (إذا كان يملك الوسائل التي تعينه على الحج وإذا كان قادرًا بدنيًا)، وذلك في الشهر الثاني عشر من التقويم الهجري، وهو شهر ذو الحجة. ويتكون الحج من عدة شعائر، فبعد زيارة المسجدالحرام يطوف الحاج سبعة أشواط حول الكعبة (طواف القدوم) ويسعى بين الصفا والمروة، وهما تُلاّن صغيران خارج الحرم، وفي اليوم التاسع من الشهر تذهب جموع الحجيج إلى تل عرفات (على بعد حوالي ١٢ ميلاً إلى الشرق من مكة) لتصلى الظهر هناك، ووقفة عرفة هذه هي أهم شعائر الحج وبدونها لا يصبح الحج صحيحًا، وفي اليوم التالي وهو عيد الأضحى ينحر الحاج أضحية منى خراف أو جمال في منِّي وهو في طريق عودته إلى مكة. ومن بين الشعائر الأخرى التي يؤديها الحاج تقبيل الحجر الأسود(\*) المثبت في إحدى زوايا الكعبة، ورمي الحجارة أى قذف الحجارة على أعمدة بالقرب من منى ترمز للشيطان. ولا تعتبر زيارة قبر النبي على بالدينة شرطًا لصحة الحج، لكن الحجاج غالبًا ما يجمعون بين الحج والزيارة - أي زيارة قبر الرسول على الله عن الحج المرتبط بأيام معلومات، لكن يمكن للمسلم أداء العُمرة وهو بمثابة حج مختصر أو حج أصغر في أي وقت من العام.

وكما أنه يتعين على المصلّى أن يتطهّر طهورًا طقسيًا (يتوضأ) قبل الصلاة، كذلك يجب على الحاج والمعتمر أن يتطهر قبل أن يعلن بدء شعائر حجه أو عمرته بارتداء لباس الإحرام، ولكى يُحرِّم الحاج عليه أن يحلق رأسه ويخلع ملابسه المعتادة ويلبس ملابس الإحرام قبل أن يدخل زمام الحرم المكى، وتتكون ملابس الإحرام من قطعتين غير مَخيطتين (تُسمى أيضًا إحرام) بحيث لا تغطيان الوجه أو الرأس، لكن عادة ما تغطى المرأة رأسها، ومنذ أن يلبس الحاج ملابس إحرامه يَحرَّم عليه استخدام العطور

<sup>(\*)</sup> أو الإشارة إليه.

والاتصال الجنسى، لكن لا يلزمه أن يصوم. وبعد أن يُنّهى الحاج شعائره في منى يخلع ملابس الإحرام ويلبس الملابس المعتادة ويسير سيّره المعتاد في الحياة.

الإسبلام ـ

والمعانى الكامنة فى الحج من حيث إبقاء الحيوية الروحية والاجتماعية فى الإسلام لا تدخل تحت حصر، فالصعوبات (بل وحتى المخاطر) التى يواجهها الحاج العادى، والتجرية الروحية وتعمق معنى الجماعة بقيام الجميع بنسبُك واحد وشعائر واحدة، وقاء إخوة مسلمين من كثير من البلاد \_ كل ذلك يعطى بُعدًا جديدًا لفهم المسلم لعقيدته وتطبيقه الشخصى لها، كل هذا بالإضافة إلى حمله لقب الحاج، أو الحجيّى.

وقد كلف القرآن الكريم المسلمين بواجبات أخرى فوق هذه الفروض الخمسة. لقد حرَّم شرب الخمر وأكل لحوم الخنازير، كما حرَّم عليهم القمَّار (الميسر) والربا، وحرم عليهم \_ بالإضافة لذلك \_ أمورًا تعد من المحظورات المعتادة في ظل أي نظام خلقي قويم، كشهادة الزور، والقذف. وفوق كل هذا فمن المفهوم ضمنًا أن المسلم يجب أن يقبل الشريعة، باعتبارها نظامًا قانونيًا، وأيضًا باعتبارها منهج حياة بصرف النظر عن المّثل الأخلاقية التي ينبغي أن ينهج طريقًا إليها، وذلك لأن الشريعة أيضًا هي التي تضمن له كمسلم مكلِّف (مواطن) ما وهبه الله له من حرية وحق امتلاك ومهام، مما يحررِّه من القيود التعسقية، والتصنيفات التي يرفضها المجتمع العلماني الخالص، لكن كل هذه الحقوق التي أتاحتها له الشريعة لا يمكن تحقيقها إلا من خلال وضعه كعضو في مجتمع مسلم، كما تتوقف على مدى محافظته على وضعه وما يفرضه عليه من التزامات. وعلى هذا، لا يمكن تحقيق وعى الفرد كعضو حر واستمتاعه بحقوقه \_ على المستوى العملي \_ إلا من خلال الحد الذي يصله المجتمع ككل متكامل من حيث الوعى بروح الجماعة وأهدافها. هذه الحقيقة \_ وهي الضمان الأقصى لحرية المسلم \_ وهي أن وعى المجتمع ككل بذاته يبقى إنذارًا نشطًا يجعل المسلم يتواءم مع أكثر الواجبات النهائية المفروضة عليه صعوبة. فالصالح العام للمجتمع يتطلب منه أن يتواصل مع كل أفراده الآخرين، الذين هم بدورهم على وعى بمستولياتهم للجهاد في سبيل الله للدفاع عن المجتمع ضد أعداء الخارج وأعداء الداخل،

وكان من الطبيعى أن تأخذ هذه الحرب المقدسة (الجهاد فى سبيل الله) أشكالاً متعددة فى المعصور المختلفة. ففى المجتمع الإسلامى الأول فى المدينة (المنوَّرة) الذى كان على وعى بوجوده فى بيئة معادية مما فرض سياسة التوسع، وكان ذلك بالإضافة

إلى ما جُبلت عليه القبائل العربية من حب القتال . قد أذكى حروب الفتوح. ولأن حروب الفتوح هذه استمرت بفعل زخم الحماس عند المسلمين، ذلك الزخم الذي كان يمثل قوّة دافعة ذاتية طوال القرن الأول للهجرة، وكان قرنًا حاسمًا بالنسبة للإسلام: ففيه كانت مؤسسات الإسلام في طريقها للتكوين، وفيه تشكلت أيضًا الشريمة الإسلامية - فإن نتيجة ذلك كانت هي التركيز على الشكل الشرعي للجهاد أو على مشروعية الجهاد، ويكاد يكون هذا التركيز قصرًا على الجهاد ببعده الخارجي مما أدى الإهمال أبعاده الداخلية، ومن ناحية أخرى ركّز الخوارج على هذه العوامل، لكن ما انطوت عليه طرائقهم من عنف شديد أثار رد فعل بين أهل السنّة الذين قيّدوا التعبير الفعّال عن هذه المستولية فيما يتعلق بالحكومة السياسية القائمة، بل وانتهى بهم الأمر إلى إبطاله. لكن لأن شرف مواطنة المسلم (شرف تكليف المسلم) كانت كامنة في فكرة الإسلام نفسه، فإن إبعادها عن المجال السياسي الخالص لم يلغ التزام المسلم بالجهاد لتحقيق الروح الجمعي للمجتمع المسلم، كل ما في الأمر أنها صرفت الفكرة لمجالات أخرى غير سياسية. وهكذا أصبح الجهاد الداخلي لجعل المجتمع الإسلامي أكثر التصافًّا بالإسلام الحقيقي، وجعل مؤسساته الاجتماعية متَّفقةً مع الشريعة ومع أخلاق الإسلام. ومن خلال الجهود المستمرة والواعية للمجتمع الإسلامي كُكُل تحت قيادة مرشديه الدينيين احتفظ الإسلام بنظمه ومؤسساته وقوَّاها، رغم أنَّ مؤسساته السياسية كانت تتحو نحو العلمانية والتمزق، وأخيرًا طوّر الجهاد الأصغر في الحركة الصوفية أشكاله التنظيمية المشتركة.

## المؤسسات الاجتماعيّة

نظرًا للتاريخ الطويل للشعوب التى أصبحت جزءًا من المجتمع الإسلامى (أمة الإسلام)، وكذلك لتباين هذه الشعوب تباينًا شديدًا - فقد كان واضحًا فى كل العصور وجود تباين بين مؤسسات أو نظم مختلف الشعوب الإسلامية سواء قلَّ هذا التباين أم كثر، فعلى سبيل المثال نجد أنَّ الممارسة أو طرق التطبيق فى إندونيسيا ستختلف فى كثير من تفاصيلها بشكل ملحوظ عن تلك التى فى مراكش، والعكس بالعكس. وعلى أية حال، فإن ما نقصده من مؤسسات (نظم) فى هذا القسم من الدراسة سيكون قصرًا على تلك التى تأكّدت غالبًا بإشارة القرآن (الكريم) لهيكلها العام، والتى طورتها الشريعة بتفصيل شديد - ولنحدد أكثر فنقول، إننا نقصد بالمؤسسات فى هذا الجزء

من الدراسة تلك التى ظلت فى نطاق أحكام المحاكم الشرعية، وكما ذكرنا آنفًا فإنها فى غالبها قصر على تشريعات الأسرة بما فى ذلك الزواج والطلاق والمواريث؛ بالإضافة إلى أمور أخرى لصيقة بها كالرق والقصاص. فهذه النظم تراعيها كل المجتمعات الإسلامية تمامًا فى غالب جوانبها نظرًا للحقيقة التى مؤدًّاها أنّ الشريعة قد فصلت أمورها ونظمتها لكونها - أى هذه النظم - قد تضمنها الوحى الإلهى (القرآن الكريم) ويُنظر لها من الجميع على هذا الأساس، وحتى إذا كان تطبيق مجموعة مسلمة يختلف عن تطبيق مجموعة مسلمة أخرى فى أمور معينة من قواعد الشريعة، يظل الجميع ينظرون للقاعدة الشرعية، على أنها الأمثل.

فنظام الأسرة غير المتدّة (الزوج والزوجة أو الزوجات والذّرية) كنظام أو مؤسسة يحظى كل من فيها بحقوق ويلتزم بواجبات منوطة به ـ كان ـ أى هذا النظام ـ اختراعًا إسلاميًا فى شبه الجزيرة العربية (أو على الأقل كان نظامًا رسّخه الإسلام منذ البداية فيها)، فقد كان النظام العربي السائد هو نظام العشيرة حيث كل الممتلكات مملوكة ملكية جماعية للعشيرة تحت إشراف وهيمنة شيخ العشيرة (الذي ينتمي إليه أفرادها انتماء أبويًا Patriarch). ومن ناحية ثانية، فإن الإسلام قد أوجد نظام الحقوق الفردية والالتزام نحو كل فرد مسلم، وذلك عوصًا عن النظام القبلي أو العشائري الذي يضع التزامات على أفراد العشيرة أو القبيلة نفسها، بينما لا يضع مثل هذه الالتزامات على أفراد العشائر الأخرى. وعلى هذا، فإلى حد كبير، أصبح المسلم متحررًا من السيطرة القبلية نظرًا لحقوقه الفردية التي كفلها له الإسلام ومسئولياته التي أناطها به وامتلاكه للثروة، بينما كانت ركائز المجتمع القبلي أو العشائري محافظة وظلت دعاوي سيادة مجموع القبيلة أو العشيرة على الفرد أمرًا قائمًا ومعترفًا به، خاصة فيما يتعلق بالميراث والثأر.

لقد سعت الشريعة للاحتفاظ بتوازن بين الدعاوى المتصارعة لمجموعة الأسرة غير المعتدة، ودعاوى العشيرة أو القبيلة، لكن فى النهاية مالت إلى جانب المجموعة الأكبر ونعنى بها العشيرة أو القبيلة (وربما كان سبب هذا هو زيادة قوة النظام القبلى نتيجة حركة الفتوح العربية). وعلى هذا تدعم وضع الزوج إزاء زوجته (التى ظلت تنتمى إلى عشيرة أبيها لا عشيرة زوجها)، كما أدى هذا إلى تدعيم الانتماء الأبوى (الانتماء إلى عشيرة الأب) عمومًا. ومع هذا، فنظرًا لأن شرف العشيرة (وعرضها) ظلَّ محل اعتبار وأيضًا لأن الزِّني إذا ما أقيم عليه الدليل يُعتبر إثمًا خطيرًا)، فقد حمى الزوجة أيضًا

بوضع أقصى القيود Limits المكنة عليها لضمان الاعتراف ببنوّة الأبناء المولودين في نطاق العلاقة الزوجية. وتحتفظ الأم المطلّقة بحق حضانة أطفالها حتى سن السابعة، أما فوق ذلك فالمذاهب الفقهية فيها أحكام مختلفة وإن كان معظمها ينقل حضانة الأبناء بعد سن السابعة إلى أبيهم، وبعض المذاهب تجعل هذا يسرى على البنين والبنات. ومن ناحية أخرى، فإن إدارة ممتلكات القُصَّر minors لا يتولاها إلا الأب أو أحد ممن ينتمى إليه القاصر انتماءً أبويًا (واحد من عشيرة أبيه). وتسمح الشريعة الإسلامية بالتبنى، لكنها تفصل فصلاً حادًا بينهم وبين الأبناء الحقيقيين خاصة فيما يتعلق بمسائل الميراث. وأشهر ما بقى في الإسلام من نظام السيادة الأبوية المطلقة Patria Potestas هو حق الأب المعترف به في أن يزوِّج ابنته العذراء لمن يشاء(\*)، وكذلك في عقد قران ابنه الذي لم يصل سن البلوغ. وكانت هذه السلطة \_ في كل الاحتمالات \_ امتدادًا لنظام ترتيب الزيجات بين أبناء العم وبنات العم. ومثل هذه العادات في الزواج كانت (ولا تزال) شكلاً من أشكال الزواج الداخلي (الزواج من داخل العشيرة أو القبيلة)، عند العرب، فلا أحد ينافس الشاب في دعواه بأحقيته بالزواج من بنت العم التي لا تتوقع في المقابل أن يتم طلاقها إلا إذا اقترفت إثمًا فظيعًا (وإلى جانب ذلك، فالزواج من ابنة العم موضوع لما لا يُحصى من القصص). وعلى أية حال، ففي كل عقود الزواج لا نجد طرفي العقد هما العروسين (العريس والعروس)، وإنما وكيلٌ عن كل منهما قد يكون والد العروس أو أي واحد من أقربائها الذكور، وقد يكون والد العريس أو أي واحد من أقربائها الذكور، وزواج المرأة بالذات دون وليّ مؤهل لولايته لها يمتير من الأمور غير الشرعية، وفي حالة عدم وجود ولي من الرجال للمرأة، يمكن للقاضي أن يقوم بهذا الدور. وحرَّم الإسلام أن يتزوج الرجل أمه أو أخته أو عمته أو خالته أو ابنة أخيه أو ابنة أخته أو زوجة ابنه أو أخته من الرضاع أو التي رضع منها (أمه من الرضاع)، كما حُرّم عليه أن يجمع بين الأم وابنتها أو الأم وابنة أخيها أو ابنة أختها، لكن المسلم قد يتزوج مسيحية أو يهودية، ومن ناحية أخرى لا يمكن أن تتزوج المرأة مسيحيًا أو يهوديًا. وتركّز المذاهب الضقهية أيضًا على مبدأ الكفاءة equality بين الطرفين(١) \_ أي من حيث الرتبة والوضع الاجتماعي، والمرأة التي يزوجها وليّها بمن

<sup>(\*)</sup> يذكر المؤلف ما كان موجودًا بالفعل مع تعارضه مع الشريعة الإسلامية. (المترجم).

<sup>(</sup>١) ابن حزم وآخرون لم يأخذوا بمبدأ الكفاءة، اعتمادًا على الآية الكريمة «... وانكعوا ما طاب لكم من النساء» وأدلة أخرى.

انظر: فقه السنَّة لسيد سابق، جـ٢، ص ٩٤ (طبعة دار الفتح للإعلام).

لا تراه أهلاً لها يمكنها أن تقيم دعوى للمطالبة ببطلان الزواج. ولا يمكن أن يكون الزواج من حرَّة زواجًا شرعيًا دون دفع مهر للعروس، وفى دفاتر المأذون يتم تسجيل مبلغ صغير كحد أدنى ويُسمح لها بالحصول فقط على جانب من المال يُدفع لها عند الزواج، ويتم تأخير التسوية المالية (دفع المؤخَّر) حتى يُتوفَّى الزوج أو يطلقها. وفيما يتعلق بالسن الشرعية للزواج، فإن الشروط (أو بالأحرى التوصيات) التى وضعتها المذاهب الفقهية تعتبر بشكل عام سن البلوغ هو الحد الأدنى للممارسة الفعلية للزواج، وإن كان هذا لا يمنع من كتابة العقد قبل ذلك. ولا يرى السنة تحديد فترة زمنية للزواج، فهو من حيث المبدأ يستمر مدى الحياة، لكن الشيعة يسمحون بالزواج المؤقّت (زواج المتعة) شريطة دفع مهر، لكن دون حقوق فى الميراث.

وفى الحياة الزوجية يحتفظ كل من الزوج والزوجة بحقوقه الفردية ومسئولياته. فالزوج وحده هو المسئول عن إعاشة زوجته أو زوجاته وأطفاله. وللزوجة حق الاحتفاظ بأى أموال أو ثروات تمتلكها (بما فى ذلك مهرها وجواريها وعبيدها)، وليس مطلوبًا منها أن تتنازل عن إدارة ذلك لزوجها، كما ليس مطلوبًا منها أن تساهم فى الإنفاق على إعاشة الأسرة، لكن لها أن توظف أموالها أو تستثمرها كيف شاءت (فى التجارة مثلاً). ومن ناحية أخرى، فإن عليها أن تطيع أوامر زوجها فى سلوكها الخاص والعام بما يتمشى مع الأعراف المعمول بها فى طبقتها ومحل إقامتها.

والاستقلال الاقتصادى للزوجة، وانفراد الزوج بمسئولية إعاشة منزل الزوجية، ليسا مستخرجين من تشريع قرآنى واضح بهذا الشأن، وإنما كان ذلك نتيجة منطقية ليرتين يحظى بهما الزوج، وردتا في القرآن الكريم، الميزة الأولى هي حق الزوج في أن يتزوج أكثر من زوجة في وقت واحد، والميزة الثانية أن يطلق زوجته أو زوجاته بمجرد إعلامها أو إعلامهن. وبالنسبة للميزة الأولى أو الحق الأول، نجد نص الآية الثالثة في السورة الرابعة كالتالى: ﴿ وَإِنْ خَفْتُمْ أَلاَّ تُقْسطُوا فِي الْيَتَامَىٰ فَانكُوا مَا طَابَ لَكُم مِن النساء منني وثلاث ورباع ﴾ (النساء، الآية: ٣). فالحد المسموح به في الجمع بين أكثر من زوجة ثبت عند الرقم أربعة، وهو التقسير الذي تأكد بما فعله المسلمون فعلاً على أيام الرسول على أيه، وفي التراث الفقهي التقليدي لا يُعتبر تعدد الزوجات أمرًا مسموحًا به فحسب وإنما أمر جدير بالثناء، والقيد الوحيد هو أن يَعدل المسلم بين زوجاته في النفقة وغيرها. ويمكن للزوج بالإضافة لذلك أن يتخذ من جواريه محظياته، وأي طفل يولد له من إحداهن، يُعتبر حرًا ومن حقه أن يشارك في الميراث على قدم المساواة مع ولاده الذين أنجبتهم زوجته (أو زوجاته) الحرَّة (غير الجارية) regular Wife.

وحق الزوج في تطليق زوجته بمجرد إعلامها دون تدخل أي سلطة قضائية، يجرى تأكيده بالاستشهاد بعدة آيات قرآنية لا تنص إحداها على ضرورة تحديد سبب للطلاق أو تبرير له. ونتيجة لهذا؛ كان أمرًا صعبًا بالنسبة للمشرعين المتأخرين أن يقيدوا هذا الحق بأى طريقة كانت حتى لو كانوا راغبين في ذلك. لكن الميل كان أكثر انجذابًا في الاتجاه الآخر، فالقرآن (الكريم) يحدد إجراءات معينة للطلاق يبدو أنها تهدف إتاحة فرصة من الوقت للصلح أو التوفيق، فبعد الطلقة الأولى لا يحق للمرأة أن تتزوج في فترة العدَّة (من ثلاثة أشهر إلى أربعة)، وفي هذه الفترة يمكن للزوج أن يردّها (يُبّطل الطلاق) ويستأنف معها حياته الزوجية دون عقد جديد، وقد يتزوجها بعد ذلك بعقد جديد كما سنوضح ضي السطور التالية. وبعد الطلقة الثانية يحق له ما كان يحق بعد الطلقة الأولى، لكن بعد الطلقة الثالثة يصبح الطّلاق بائنًا أي غير قابل للإلغاء، ولا يمكن استئناف العلاقة الزوجية بين المَطلِّق (بتشديد الطاء وكسرها) ومطلِّقته إلاَّ إذا تزوجت زوجًا آخر، فطلقها هذا الزوج الآخر، عندئذ يحق للزوج الأول أن يتزوجها بعقد جديد. وعلى أية حال، فبعد وفاة النبي عليه بوقت قصير حكم عمر بن الخطاب أن الطلاق بالثلاث حتى لو حدث في وقت واحد يُعتبر طلاقًا بائنًا لا رجعة فيه، وقد قبل فقهاء المذاهب الأربعة هذا الحكم (اعتمادًا على حديث نبوي)(١). وبعد الطلاق البائن يظل الزوج مسئولاً عن إعاشة زوجته المطلقة خلال فترة عدَّتها، ويظل مسئولاً عن إعاشتها إذا كانت حاملاً حتى تضع المولود.

وحقوق المرأة في أن تُطلق نفسها مسألة تفرضها قيود شديدة، فهي لا يمكنها أن تطلّق زوجها بمجرد إعلانه وإنما يمكنها أن تتفق معه بدفع تعويض له على الخُلُع، وعادة ما يكون ذلك بإعادة المهر إليه (المذهب المالكي هو المذهب الوحيد في القول بأن التعويض مسألة غير شرعية، إذا كان السبب في فسخ الزواج هو المعاملة المؤذية التي يعامل بها الزوج زوجته). كما يمكن للزوجة أن تتقدم للمحكمة لفسخ الزواج مقدمة تبريرات معينة، كمرض زوجها مرضًا عُضالاً أو عدم قدرته على دفع مهرها أو زواجه من جارية كزوجة ثانية ـ لكن كل هذه الأسانيد تبدو غير مجدية إلى حد كبير. وفي العصر الحديث، انتشرت طريقة إدراج شروط مختلفة في عقد الزواج يتحتم على الزوج عند الإخلال بها تطليق زوجته، وهي إحدى الطرق لحماية المرأة. ومن هذه

<sup>(</sup>١) الجدير بالذكر أن الإمام ابن تيمية عدًّ هذا الطلاق طلقة واحدة. (من تقرير مجمع البحوث الإسلامية عن هذه الموسوعة).

الشروط شرط الزوجة على زوجها ألا يتزوج بأخرى، وعلى أية حال فرغم أنه يُنظر لذلك في هذه الأيام على أنه أمر شرعى (لا يناقض الشريعة)، إلا أنَّ الفقهاء التقليديين يعتقدون بأن مثل هذه الشروط مناقضة للشريعة على أساس أنها تتعارض مع حق الزوج الذي نص عليه القرآن (الكريم). ومما يرتبط ارتباطًا وثيقًا بموضوع حقوق الزوجية حجاب المرأة وفرض العزلة عليها، ففي القرآن الكريم في الآية ٥٩، السورة ٢٣ (الأحزاب) نقرأ:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبَىُ قُلُ لاَّزْواَجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلابِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَىٰ أَن يُعْرَفْنَ فَلا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ لكن آية أخرى نزلت بعد ذلك لا تطلب بوضوح من المؤمنات أن يغطين وجوهن، وهذه الآية هي رقم ٣١ من السورة ٢٤ (النور):

﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مَنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فَرُوجَهُنَّ وَلا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلاَّ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَصْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَىٰ جُيُوبِهِنَّ وَلا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلاَّ لِبُعُولَتِهِنَّ أَوْ آبَائِهِنَّ أَوْ آبَاءِ بُعُولَتِهِنَّ أَوْ أَبْنَائِهِنَّ أَوْ أَبْنَاء بعولتهن أو إخوانهن .... > وعمومًا فالمذاهب الأربعة تقر الحجاب، وحتى الآيات التي تشير إلى ما هو مطلوب من نساء النبي اعتبره الفقهاء مطلوبًا من سائر النساء المتزوجات. لكن إلى حد ما تدخلت هنا قضية الأعراف السائدة recognized usages فبينما نجد في بعض البلاد يتم منع المرأة المتزوجة من مغادرة منزل الزوجية دون إذن زوجها، كما يتم منعها \_ حتى لو كانت محجبة \_ من الذهاب إلى السوق، نجد في بلاد أخرى أن بعض الطبقات أو الجماعات قد تخلُّت جزئيًا أو كليًا عن الحجاب. وعلى الجملة، فإن الالتزام الصارم بالحجاب غالبًا ما يكون في المدن حيث نادرًا ما يكون الانضباط العام ومراعاة قواعد الأخلاق في حالة مُثْلَى، وحيث الاعتماد أن هذا راجع للنساء أنفسهن إلى حد كبير، لذا فإن الرأى السنّني يرى في الحجاب نوعًا من الحماية وفرض الاحترام. وتُعد نظم المواريث من بين النظم التي أحكم القرآن تفصيلها بدقة، وهي نظم معقدة شيئًا ما كانت مجالاً لتخصص دقيق للفقهاء الذين أتوا بعد ذلك، والمبدأ الرئيسي في هذه القواعد أن التركة تُقسم بين الورثة ذكورًا وإناثًا على أن يكون للذَّكر مثل حظ الأنثيين، وذلك بعض اقتطاع أنصبة (فرائض) الأب والأم والزوجة (أو الزوجات) وبعد دفع ديون المُتوفِّى، وإذا لم يكن للأبناء وجود انتقلت أنصبتهم إلى أبنائهم (أبناء الأبناء) والإخوة وغيرهم من الأقرباء من ناحية الأب، أما أبناء البنت والأقرباء من ناحية الأم فليس لهم أنصبة إلا عند الشيعة، ولا يجوز أن يوصى أحد بأكثر من الثلث، ولا وصية لوارث أي لا يجب أن يوصى أحد لمن له نصيب في الميراث

(مع وجود استشاءات عند الشيعة)، وفى حالة ما إذا أوصى الشخص بما لا يزيد على الثلث فإن المقصود هنا الثلث بعد سداد ديوانه، ولا يجوز أن يرث المسلم يهوديًا أو نصرانيًا، والعكس أيضًا صحيح، والحقوق المقرَّرة للأقرباء من ناحية الأب راسخة ومحمية، حتى إنه يمكنهم الحجر عليه بناء على أمر المحكمة إن كان مبذرًا أو سفيهًا لمنعه من تبديد ثروته.

وموضوع المواريث مرتبط أيضًا بنظم الوقف (الجمع أوقاف)، وهي تعني من حيث المبدأ تخصيص ثروة غير منقولة من أي نوع كان (وقفها) على أغراض البر والإحسان، من صيانة المساجد والدارس الدينية (ذلك أن بعضها غير تابع للدولة) إلى رصف الطرق وتقديم الحبوب للطيور (غير الداجنة)، ويجب أن تكون هذه الأوقاف متسمة بالدوام ومسجلة في المحاكم، ويمكن للواقف أن يخصص لهذه الأوقاف أي جزء من ثروته وفقًا لرغبته أثناء حياته على ألا تزيد على الثلث المسموح به إذا كان محددًا في وصيّة، ومن حق الواقف أن يُعين ناظرًا للوقف يكون له جزء (جُعْل) من الدخل. وعلى أية حال، فما دامت أسرة الواقف داخلة في من تشملهم المصارف الشرعية للإحسان والبر، فإن عددًا كبيرًا من الأوقاف هي في الواقع ائتمان لدى أسرة المتوفى أو بتعبير آخر تُعد هذه الأسرة مُؤتمنة عليها؛ وبذا تتم حماية أنصبة الأسرة إلى حد ما من المصادرة، وبهذه الطريقة أيضًا يتم التهرب من القواعد الصارمة لنظام المواريث الإسلامي. وفي الآونة الأخيرة لم يعد وقف الأراضي ممكنًا إلاّ بإذن من السلطات، ومع ذلك ففي فترات متباينة ودول مختلفة أدت الزيادة المذهلة \_ الشبيهة بتضخم كرة الجليد عند تدحرجها من فوق جبل الثليج ـ للأوقاف الخيرية وأوقاف الأسر إلى تعويق مجرى الاقتصاد الطبيعي، ولم يكن من المكن إحداث التوازن إلا بالمصادرة الدورية للأوقاف أو إلغائها كلية.

ومادام القرآن الكريم - مثله في ذلك مثل التوراة والأناجيل - قد اعترف بالرق، لذا فإن المذاهب الفقهية قد تعرضت لوضع الرقيق وحقوقه وواجباته. والأسس القرآنية لكل هذا في آيات قليلة بالإضافة إلى قليل من الإشارات العرضية في آيات أخرى، أما الاتجاه إلى الحث على عتق الرقيق (تحريره) بشكل عام فيظهر على التوالي في أحاديث الرسول على أية حال، فقد كان عمر أيضًا هو الذي رسمّخ المبدأ القائل بعدم جواز استرقاق المسلم، وأدى هذا إلى حظر بيع الأطفال تسديدًا لِدَيّن وحظر

استرقاق أسرى الحرب إلا إذا كانوا من غير المسلمين، وعلى هذا فالوحيد الذى يمكن استرقاقه هو الأسير غير المسلم الذى تم أسره من أراضى الأعداء. ومن المفترض وفقًا لنظرية الشريعة الإسلامية أن كل الناس أحرار، فيما عدا المأسور من أعداء غير مسلمين وأبناء العبيد. والعبد (الرقيق) مملوك لسيده ملكية مطلقة (خالصة) يمكنه أن يبيعه أو يهبه أو يجعله إرثًا، ولا يمكن للرقيق أن يتزوج إلا بإذن سيده، لكن الشريعة الإسلامية تُعوِّل كثيرًا على العتق (تحرير العبيد)، سواء بمبادرة حرّة من مالك العبد أو تكفيرًا لذنب اقترفه أو بالمُكاتبة (أو التعاقد كأن يكسب العبد مالاً من حرفة أو تجارة ويشترى حريته من مالكه). وبعد العتق، يصبح العبد المعتوق (المحرَّر) ونسله «موالى ونشلوى العلاقة (علاقة الموالاة) على حقوق وواجبات معينة للطرفين.

والغالبية العظمى من العبيد ـ ذكورًا وإناقًا ـ كانوا عبيد منازل (أى يخدمون فى منازل مالكيهم)، رغم أن استخدام العبيد فى الزراعة والصناعة لم يكن نادرًا. وأكثر مؤسسات الرق لفتًا للنظر فى التاريخ الإسلامى in Islam هى ـ على أية حال مؤسسة الرقيق العسكرية (تكوين جيوش من الرقيق)، وكانت هذه الجيوش عادة مكونة من العبيد البيض (المماليك) خاصة من تُرّك آسيا الوسطى. وبعد اجتيازهم تدريبات صارمة (دينية وعسكرية) يصبح الواحد منهم إذا وصل لرتبة أعلى ـ عتيقًا manumitted وكان أكثرهم نجاحًا يُعينون كولاة وكمستولين فى مناصب إدارية عليا، وقد وجدناهم فى حالات غير قليلة مستقلين مكوّنين لأسر حاكمة، ومن أشهر هؤلاء مماليك دلهى، ومؤسسو السلطنة المملوكية فى مصر (١٢٥٨ – ١٥١٩). وقد اتبع السلاطين العثمانيون فى البلقان. ومنذ القرن السادس عشر لم يتزوج سلطان عثمانى واحد من امرأة حُرّة.

وأخيرًا، هناك عُرفًان أو نظامان رتبت الشريعة أمورهما على نحو قلَّ أم كَثُر. أولهما ختان الذكور (الطهارة)، فرغم أن الختان لم يُذكر في القرآن الكريم إلاّ أن المسلمين يراعونه منذ وقت باكر كواحد من الرموز الأساسية لاعتناقهم الإسلام. لأنه كما هو مفترض ـ لم يكن متبعًا عند المسيحيين والفرس والهنود . ورغم أن المذهب الشافعي هو المذهب الوحيد الذي جعل الختان فرضًا Obligatory، فهو أمر معمول به بوجه عام إلاّ عند بعض الجماعات القليلة البعيدة جدًا عن قلب العالم الإسلامي، وعادة ما يتم ختان الذكر قبل أن يصل سنّ البلوغ ويكون مصحوبًا بفرحة واحتفال في أسرته، أما ختان الأنثى فرغم أن المذاهب الفقهية تراه أمرًا مطلوبًا فإنه ـ على المستوى

العام - أقل تطبيقًا، وفي الحقيقة غالبًا ما وجدناه قصرًا على أهل الجزيرة العربية ومصر ومسلمي أفريقيا حيث عملت المارسات التقليدية على تدعيمه.

والأمر الثاني هو الثار الذي كان عادة قَبَليَّة قديمة جدًا وراسخة بقوة؛ لأنها وحدها التي تجعل الحياة البشرية ممكنة في الصحراء، وقد أكَّد القرآن الكريم مبدأ القصاص لكنه وضع حدودًا لتطبيقه. فوليّ المقتول (أي قريب له من ناحية الأب malenext of Kin) هو صاحب الحق في الثار لقتله، لكن من القاتل الفعلى فقط، وإن كان القرآن يحض في غالب آياته التشريعية على العفو، وهناك خلاف بين المذاهب الفقهية \_ نتيجة لذلك \_ عن حق الولى (صاحب الدم) في رفض الدِّية أو قبولها في حالة القتل العمد، فالمذهب الحنفي وحده هو الذي تمسك بمبدأ النفس بالنفس (الحياة بالحياة)، إلا إذا كان المقتول ابنًا أو عبدًا للقاتل. أما المذاهب الأخرى فاعترفت بتفاوت المقامات، ومن هنا فلا يمكن فَتْلُ مسلم فَتلَ غير مسلم أو قتلَ عبد. وعلى أية حال، فإنه في حالة القتل خطأ، لا يطالب ولى المقتول بالقصاص وإنما فقط بدفع الدية التي تُجمع من كل أقرباء القاتل من ناحية أبيه، فهم مسئولون عن أدائها مسئولية جماعية. ودية الرجل الحر تَقوَّم على أساس مائة بمير أو ألف خروف، وفي الحالات الأخرى تقوَّم بالمقارنة (بدية المثل)، ويُطبق المبدأ نفسه على إحداث عاهة وعلى الجروح الصغرى إذا ما أعطى للمُعتدى عليه حق القصاص، أو إذا لم يوضع ذلك موضع التنفيذ. وبالنسبة لجرائم الاعتداء على الممتلكات، يحدد القرآن عقوبتها بقطع يد السارق ذكرًا كان أم أنثى ورغم أن هذا الحُكم لا يمكن إبطاله رسميًا، إلاّ أن الأحناف على الأقل قد قاموا في فترة لاحقة بإحلال العقوبات المالية على السارق أيضًا (١). وبالنسبة لمعظم الأمور الأخرى في مجال الشريعة، نصت على عقوبة الضرب وغالبًا ما يكون مصحوبًا بعقوبات أخرى وفقًا لاجتهاد السلطات، أما الزُّنِّي الذي قام عليه الدليل وكذلك الرِّدة عن الإسلام فكانت عقوبتها \_ التي لا عقوبة سواها \_ هي الموت.

## علم الكلام وأمور العقيدة Theology and Dogmatics

لم تتطور الأمور التفصيلية في العقيدة وكذلك دراسة التوحيد وعلم الكلام إلا في فترة متأخرة نسبيًا في تاريخ الإسلام، فقد كانت التقوى البسيطة غير المغرقة في

<sup>(</sup>١) في كتب الفقه تفاصيل كثيرة عن حد السرقة. انظر على سبيل المثال: فقه السنة لسيد سابق، فهناك سرقات صنيرة لا يُطبق فيها البحد وإنما التمزير، وهناك سرقات ذوى الأرحام والسرقة من بيت المال... إلخ.

الإسلام \_\_\_\_\_\_ ١٧٠

التأمل الفلسفي، والخوف من الله بالإضافة إلى أداء ما فرضه الله من عبادات ـ كافيًا بالنسبة للرعيل الأول من المسلمين، وحتى خلال القرون التي أتت بعد ذلك استمر الدعاة والفقهاء المسلمون يُبِّدون رفضًا لمناهج علم الكلام ولا يشجعون على تناول أمور الدين من منظور فلسفى discourage all Speculative and scholastic theology. فكل ما قرره القرآن الكريم بوضوح لا بد من قبوله بدون سؤال عن الكيفيّة (بلا كيف). وكانت المجالات التي تناولها علم الكلام والحديث عن العقيدة مجالات جرى التركيز عليها أكثر من مرة، هي: توحيد الله (كونه واحدًا) واختصاصه بالألوهية في علاقته بالبشر، وكونه واحدًا في طبيعته، وهو الحقيقة الوحيدة الباقية والسرمدي أبدًا الموجود منذ الأزل، إليه ترجع كل أمور خلقه خاصة البشر، كونه عالًا بما كان وما سيكون، وكونه قادرًا قدرة كلية لا يحدُّها حد، ورحمته وغفرانه وإحسانه ولطفه، وكون السَّاعة (يوم القيامة) على وشك القيام وفيها يحكم الله \_ وفقًا لمشيئته \_ بين البشر: فهذا إلى الجنة وذاك إلى الجحيم، وتضوير بهجة الجنة وعذاب الجحيم بصور حيَّة. والملائكة خدم الله لا يعصونه ما أمرهم، وكون الرسل والأنبياء الذين كلفهم الله بنقل الوحى إلى البشر ليسوا سوى عباد صالحين، ومع أنَّ الله سبحانه عند إشارته لذاته يستخدم مصطلحات تنطبق على البشر (كوجه ويد وحديث وسمع واستواء على العرش)، إلاَّ أنَّ هذه الألفاظ لا ينبغي فهمها بالطريقة نفسها التي نفهمها بها إذا عزوناها للبشر، فالله سبحانه كما ورد في سورة الإخلاص ﴿وَلَمْ يَكُن لُّهُ كُفُواً أَحَدُّ ﴾ (٤). وطبيعة الله فوق إدراك البشر وأفعاله لا يدرك أحد مغزاها inscrutable، فهو ﴿ هُوَ الأُوَّلُ وَالآخرُ وَالظَّاهرُ وَالْبَاطِنُ ...﴾ (١١) السورة رقم ٧٥ (الحديد)، الآية ٣، وهو أيضًا ﴿.... أَقْرَبُ إِلَيْه منْ حَبْل الْوَريد﴾ السورة ٥٠ (ق)، الآية ١٦، وهو ﴿نُورُ السَّمَوَات وَالْأَرْض.. ﴾ السورة ٢٤ (النور)، الآية ٣٥ . وقد خلق السماوات والأرض بأمره ﴿ وَهُو الَّذِي خَلَقَ السَّمَوات وَالأَرْضَ بالْحَقّ وَيَوْمَ يَقُسُولُ كُن فَيَكُونُ قَوْلُهُ الْحَقُّ وَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُنفَخُ في الصُّورِ عَـالمُ الْغَيْب وَالشَّـهَـادَةَ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ ﴾ السورة ٦ (الأنعام)، الآية ٧٣، وهو ﴿.. يُضلُّ مَن يَشَاءُ وَيَهْدى مَن يَشَاءُ..) السورة ١٦ (النحل)، الآية ٩٣ . وهو الذي أعطى الشيطان سلطانًا ليضل عباده الذين ينكرون آياته: ﴿قَالَ رَبِّ فَأَنظرْني إِلَىٰ يَوْم يُبْعَثُونَ (٣٦) قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنظَرِينَ (٧٧) إِلَىٰ يَوْم الْوَقْتِ الْمَعْلُوم (١٦٠) قَالَ رَبِّ بِمَا أَغْوَيْتنِي لأَزَيِّنَ لَهُمْ فِي الأَرْضِ وَلأُغْوِينَّهُمْ أَجْمَعِينَ (١٦٦) إِلاَّ عَبَادَكَ منْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ۞ قَالَ هَذَا صِرَاطٌ عَلَىَّ مُسْتَقِيمٌ ۞ إِنَّ عَبَادى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ إِلاَّ مَن اتَّبَعَكَ من الْغَاوِينَ ﴾ السورة ١٥ (الحجر، الآيات: ٣٦-٤٢).

إنه مما يتلاء مع ما ذكرناه آنفًا عن أصول الفرق Sects، هو أنّ القضية الأولى المتعلقة بالعقيدة والتى ظهرت فى تاريخ الإسلام كانت مرتبطة بعضوية الجماعة الإسلامية أو الانتماء إلى أمه الإسلام. فالخوارج قالوا بأنّ المسلم الذى يرتكب معصية ولا يتوب عنها يصبح بالتالى كافرًا مرتدًا وبالتالى فهو ليس من جماعة المسلمين، واعتقد الشيعة الغلاة أن المسلم الحقيقي هو الذى يعترف بالإمام الحق من آل بيت على بن أبي طالب. وكانت بداية إثارة القضايا العقديّة (اللاهوتية) بين أهل السنّة تكاد تكون كلها مرتبطة بموقف السنة ضد آراء الفرق المختلفة ووجهات نظرها. لكن في القرن الثاني للهجرة، شقّت هذه القضايا الآنف ذكرها طريقها إلى قلب مسائل علم الكلام والقضايا العقديّة: نتيجة مواجهة الإسلام للثقافة الهيلينستية والاتجاهات الغنوسطية (الباطنية) القائلة بالمعرفة الروحية وكون المادة شرًا، والتي انتشرت في غرب آسيا.

وكانت قضية الإيمان والعمل مثارة بالفعل، وإذا سلمنا أنَّ إصرار الخوارج على التعويل على معيار الأعمال فقط قد ووجه بالرفض، فهل الإيمان وحده كاف بصرف النظر عن الأعمال؟ تلك كانت تعاليم المُرجئة الذين واءموا آراءهم مع الأوضاع القائمة، والذين اعتقدوا أن وضع خط فاصل بين المؤمن وغير المؤمن لا يمكن أن يعلمه إلاَّ الله، ولا بد أن نترك ذلك لمعرفة قراره (سبحانه) يوم الحساب؛ لأن القرآن الكريم يقرر أن كل أفعال الإنسان قدرها الله سلفًا وأنه سبحانه هو خالقها. أيمكن إذًا أن يخلق الله أفعال الإنسان الشريرة ثم يعاقبه أو يكافئه على أعمال هو نفسه - أى الله سبحانه خالقها؟ أما الجناح الأكثر تطهرًا (پيوريتانية) Puritan، فيشيرون إلى مجموعة من الآيات القرآنية تُقرِّرُ مبدأ المسئولية البشرية وتوضح أن الإنسان سيتحاسب يوم الحساب وفقًا لأعماله حسنة كانت أم سيئة، فالإنسان إذًا حر في اختيار طريقه وأنه يمارس هذه الحرية من خلال استطاعة Power خلقها الله سبحانه فيه. وتلك هي عقيدة القدريَّة abilitarians الذين يقولون إن الإنسان مخيَّر، وذلك في مواجهة أهل الجبّر أو القائلين بالقدر خيره وشره من الله Predestinarians

وفى بداية القرن الثانى للهجرة (حوالى سنة ٧٥٠م)، اعتزلت جماعة من القدرية لتتمكن من اتخاذ موقف محايد من قضية ما إذا كان المسلم الذى يرتكب الكبيرة أى الذنب العظيم مازال مسلمًا أم تُراه دخل فى جماعة الكفار؟ لقد رأى هؤلاء المعتزلة أنه

ليس بمؤمن وهو أيضًا ليس بكافر وإنما هو عاص reprobate، وقد أطلق على هذه الجماعة اسم المعتزلة لاعتزالهم (مجلس الحسن البصرى). وفى حلقات المعتزلة بدأ علم الكلام، لكن أصول هذا العلم غير واضحة، وإن كان يبدو من الواضح أنه كان موجهًا فى الأساس ضد نوعين من المعارضة، فمن الناحية الأولى كان يهدف التأكيد على وحدانية الله وأنه هو الخالق وذلك فى مواجهة المعارضين غير المسلمين، وفى مواجهة الثرويين على المتلكين Sceptics، وفى مواجهة المتشككين Sceptics، وفى مواجهة المتشككين المعدن وفى مواجهة المتشككين أهل الفسفة الهيلينستية القائلة بقدم الكون (كونه غير حادث). ومن ناحية أخرى، فقد طور المعتزلة عقيدة القدرية فى الحرية البشرية (كؤن الإنسان مُخيَّرًا) ضد معارضيهم المسلمين، ويبدو أنهم كانوا يقصدون - من حيث المبدأ على الأقل - سد الفجوة بين أهل السنة والشيعة. لذلك أطلق المعتزلة على أنفسهم أهل التوحيد والعدل،

وربما بدأت ترجمة الأعمال الفلسفية اليونانية لخدمة أغراض المعتزلة ولسد حاجتهم إليها لاستخدامها في الدفاع عن العقيدة الإسلامية. وقد أعطى الخليفة المأمون دفعة لهذا العمل، ولم يكتف بإعلان إيمانه بعقيدة المعتزلة وإنما أيضًا قدم لهم دعم السلطة المدنية، وأمر بإنشاء بيت الحكمة في بغداد في حوالي سنة ٨٢٠ م لتنظيم أعمال الترجمة. وعلى أية حال، فلا مناص من أن المعتزلة قد زاد تأثرهم بالفلسفة اليونانية عند تتاولهم قضايا علم الكلام إلا أن كثيرًا من كتاباتهم كانت متأثرة لا بالأعمال الفلسفية اليونانية الأصلية، وإنما بكتابات الشرّاح والمسترين المتأخرين زمنًا في المدارس الفلسفية في مصر وآسيا، تلك المدارس التي كانت بالفعل قد واءمت بين الفلسفة والتوحيد بمفهومه المسيحي.

لقد كان الهدف الأول لعلم الكلام الجديد هو إثبات وجود الله بأدلة عقلية وإثبات أنه وحده الخالق وهم في هذا الهدف متفقون مع جمهور المسلمين، فالقرآن الكريم منسجم مع العقل عندما أكد الطبيعة المؤقتة (الفانية) للكون وكونه عارضًا من العوارض Contingent، وهذا يعنى حتمية وجود خالق موجود بذاته سرمدى لا أول له ولا آخر، والقول باستحالة وجود أكثر من خالق واحد قائم على وحدة الكون ونظامه، ومما يؤكد ذلك أيضًا الحجةُ التي ساقها القرآن الكريم من أنه لو كان هناك أكثر من إله لفسد الكون. لكن عند تناول طبيعة كون الله واحدًا يجد المعتزلة أنفسهم مضطرين

لرفض مبدأ التشبيه anthropomorphism أو اتجاه المشبهة الذى يأخذ به المسلم العادى فيما يتعلق بصفات الله سبحانه، فالآيات القرآنية التى تشير إلى يد الله وإلى حركات بدنية له سبحانه لا بد أن تُفستَّر تفسيرًا مجازيًا أو رمزيًا، وصفات السمع والبصر. المعزُوَّة إلى الله لا يجب قبولها كحقائق منفصلة، وإنما بمواءمتها مع جوهره. ففكرة الله لا بد من تنقيتها من أى ظلال تجعله سبحانه كالمخلوقات أو تجعله سبحانه طارئًا غير قديم \_ وإلاَّ امتدت صفات الله لتصبح أقانيم hypostases منفصلة وبذلك نعرض (توحيد الله) للخطر.

إنه يبدو واضحًا من الناحية العقلية أن المعتزلة ـ وقد أخذوا فلسفتهم العقلية مأخذ الجد ـ كانوا على وعى كامل بالمسائل الحقيقية المنطوية على التوحيد الخالص، وعلى أية حال، فإن الطريق الوحيدة التى كانوا يستطيعون بها مواجهة هذه المسائل تتمثل فى عمليات مثل التفسير أو الإنكار، وكان هذا المنحى فيما يرى علماء الكلام التقليديون يفرغ فكرة الله من كل متضمون إيجابى؛ مما يتناقض بحدة مع ما أورده القرآن. وقد انحدر التناقض بين المدرستين ـ وكان هذا أمرًا لا مفر منه ـ من آفاق فلسفية عليا المتحور بعد ذلك حول صفتين، هما: الرؤية Visibility والكلام Speech، فالأولى تنطوى على قضية التفسير والثانية تنطوى على طبيعة الصفات. فالقرآن الكريم قد قرر أنه من بين المتع التى يتمتع بها الصالحون في الجنة متعة النظر إلى ربهم (الله)، وقد قبل المسلمون البسطاء ذلك، كما قبلوا كل صفات الجنة الأخرى ـ قبلوا كل ذلك بمعناه الحرفي أي رؤية الله سبحانه بعيونهم في الجنة؛ لكن بالنسبة للمعتزلة كان هذا يمثل ذروة «التشبيه» at المعترفة مكان. فالآيات القرآنية ـ فيما يرون ـ لا يمكن تفسيرها على هذا النحو، وإنما لا بد من فهمها بشكل مجازى وبالتالى فالنظر إلى الله هنا المقصود به النظر إلى كرم الله وسخائه.

والقضيّة الثانية المتعلقة بصفة الكلام أو الحديث تعقّدت بسبب عقيدة أن الوحى القرآنى قد تلقاء محمد على شفاهة. فإذا كان القرآن هو كلام الله فكيف يكون مرتبطًا بوجود الله القديم والأزلى؟ فمادام القرآن الكريم قد نزل (أُوحى به) فى وقت in time فقد جعله المعتزلة بين الصفات العارضة أو الطارئة، ونظروا إليه باعتباره كلامًا مخلوقًا وعَزَوًا إلى الله العلم الطارئ (البداء) لأفعال حرَّة يقوم بها البشر.

وقد قاوم أهل السنّة بشدة ما ذهب إليه المعتزلة في هذين الأمرين. وبذلك أصبح تأكيد رؤية الله سبحانه في الجنة، وتأكيد أن القرآن الكريم هو كلام الله غير المخلوق -وما زالا - شعارين رفعهما المناهضون للمعتزلة، لكن مضى حوالى قرن قبل أن يدرك أهل السنّة أن الشعارات وحدها لا تصلح لمواجهة المعتزلة، وإنما لا بد من تقديم حجج عقلية من جانبهم لإثبات رأيهم، ففي بواكير القرن الرابع للهجرة (حوالي سنة ٩٢٠م) ظهرت بواكير علم الكلام السنّى Orthodox Kalam مرتبطة بالأشعرى البغدادي والماتريدي السمرقندي، ولم يكن هناك مناص من أن يأخذا كثيرًا من أسس منهجهما من علم الكلام المعتزلي؛ لكنهما رفضا اعتبار العقل البشرى أو المنطق البشرى معيارًا نهائيًا للحكم على أمور الحقيقة الدينية. حقيقة إن الصالحين لن يروا الله في الجنة كموجود محدَّد محدود، لكنهم سيرونه على هذا بطريقة أو أخرى لا يستطيع العقل البشرى تحديدها، ولا تستطيع الخبرة البشرية إدراك كُنِّهها. وحقيقة إن القرآن كتاب مكتوب وكنص يتلوه بشر، لكن قيمته باعتباره كلام الله هي القيمة نفسها التي لصفات الله الأخرى، موجودة في جوهره سبحانه (في ذاته) وبالتالي فهي غير مخلوقة. حقيقة أنه يوجد في القرآن الكريم عدد من مجازات الصفات البشرية (المجازات التشبيهية)؛ لكنها تعبر عن أفعال أو صفات لا ندرى نحن كبشر طبيعتها أو كيفيتها، لكن أيضًا ليس من السهل استبعادها، بحيلة فيلولوچية بسيطة أو مفتعلة أو بمحض التصوّر.

وكثير من مسائل علم التوحيد الباكرة هذه - كما سنرى - تظل قائمة على القاعدة التقليدية (بلا كيف). وعلى أية حال، فحتى هذا (أى اتجاه الأشعرى والماتريدى) عترض عليه بشدة عدد كبير من جمهور المسلمين الذين شجبوا ما تنطوى عليه طريقتهما من عقلانية، وتمسكت الغالبية بالإيمان البسيط الذى لا يُخَضع أمور الدين العقل Speculative faith، فقد أصبح أتباع الأشعرى من ناحية وأتباع ابن حنبل من ناحية أخرى فريقين متنافسين في بغداد، إلى الحد الذى دخل فيه الفريقان في ناحية أخرى فريقين متنافسين في بغداد، إلى الحد الذى دخل فيه الفريقان في تقلموا ليصبحوا مجرد مدارس (مذاهب) قليلة الأتباع نسبيًا في مختلف الحواضر. وفي مثل هذه الظروف سيكون من العبث أن نتوقع أيّ توسع لنشاط المشتغلين بعلم وفي مثل هذه الغلم، لكن شيئًا فشيئًا خاصة من خلال الخلافات والمناظرات مع الكلام أو تطوير هذا العلم، لكن شيئًا فشيئًا خاصة من خلال الخلافات والمناظرات مع الفلاسفة (أو الذين حذوا حذو الفلسفة اليونانية) أصبح التعبير الفلسفي عن عقيدة أهل السنة أكثر نقاء وتحسن عن ذى قبل؛ خاصة فيما يتعلق بموضوع صفات الله

٣٧٢ ----- موسوعة الأديان الحية

سبحانه (فقد قال أهل السنّة بأن هذه الصفات موجودة فى in الذات الإلهية أو فى الجوهر الإلهية أو فى الجوهر الإلهى، رغم وجود بعض الاختلافات فى علاقاتها بالذات الإلهية ـ وهو عكس ما يقول به المعتزلة).

وعلى أية حال، فإنَّ الأطاريح الرئيسية للمعتزلة وهى التأكيد على حرية الاختيار بالنسبة للإنسان human freedom كانت قد ظلت باقية دون أن يدحضها أهلُ السنة على مستوى براهين علم الكلام. لقد كان المعتزلة قد أكدوا أنَّ فكرة العدل الإلهى تتطلب أن يكون للإنسان «استطاعة» Power ليختار أفعاله. هذه الاستطاعة - من وجهة نظرهم المتطوّرة - قد أوجدها الله في الإنسان دفعة واحدة وليس وفقًا للأحوال أو المناسبات، وعلى هذا فإن علم الله بأفعال الإنسان طارئ أي أنه ليس علمًا مسبقًا والمنسبات، وعلى هذا فإن علم الله بأفعال الإنسان طارئ أي أنه ليس علمًا مسبقًا الأشياء ويمكن معرفته بالعقل قبل أي وحي بشريعة إلهية، وأيضًا فمادام الله قد خلق الكون بنظام ثابت (بقدر) فيمكن للعقل أن يميز سلسلة من الأسباب الثانوية التي تحدثُ آثارًا وفقًا لهذا النظام الطبيعي. فالله لا يريد الشر وهو فاعله، بل إن بعض المعتزلة وإرادته متطابقتان)؛ لكن الإنسان هو الذي يريد الشر وهو فاعله، بل إن بعض المعتزلة ذهب بعيدًا إلى حد تأكيد أن الله مرتبط بطبيعته الخيِّرة فهو لا يفعل - دائمًا - إلاً ما هو خير (الله لا يفعل إلاً ما هو صالح).

وبالنسبة لأهل السنّة، فإن هذه الحجة التى ساقها المعتزلة بُرمّتها تبدو وكأنها تحيل الله إلى وضع يجعله مجرد سبب أوَّل first Cause أو علَّة أولى وبشكل غير محدّد -mi personal أم يكرر القرآن الكريم مرارًا أن الله قادر على كل شيء وأنه يلطف بمن يشاء وأنه يهدى من يشاء ويضل من يشاء وأنه قد خلق الناس وما يفعلون؟ أليس من المفترض ألاَّ نبحث عن عدله وأفعاله مستخدمين مفاهيم العقل البشرى ومصطلحاته، وألاَّ نؤكد أن مفاهيمنا البشرية للخير والشر هي نفسها عند الله؟ ومن ناحية أخرى كان ردّ فعل المسلمين الأنقياء و وتبعهم الأشاعرة و يميل إلى الإصرار الكامل على قدرة الله الكاملة المطلقة التي لا يحدها حد. فلا يكون إلاّ ما يشاء، وهو وحده الذي يقرر ما هو خير وما هو شر ولا يمكن أن يميز البشر بينهما إلاّ عن طريق الوحي، وإذا أراد الله أن يقلب مفاهيم هذه القيم الخلقية أي يجعل الشر خيرًا والخير شرًا لفعل وكان ما يريد، وإذا عزونا القدرة للإنسان على أفعاله لكنًا بذلك قد اعترفنا بموجود آخر خالق يغير الله يمكنه أن يعارض الله في إرادته. وعلى النحو نفسه ليس هناك أسباب أو علاً

تأنوية يكون لها في حد ذاتها نتائج، فما نسميه نتائج إنما يخلقه الله في كل الحالات خلقًا جديدًا بصرف النظر عن السبب، فالخلق جميعًا، ولا صلة بين خلق وخلق أو بتعبير آخر لا رابطة بين سبب ونتيجة Creation is discontinuous . والكون ليس نسيجًا مترابطًا Coherent fabric وإنما يُخلق أولاً بأول أو لحظة بلحظة، ففي كل لحظة خلق آخر Coherent fabric أما ما يظهر في الخلق من لحظة خلق آخر irecreated at every instant of time ، أما ما يظهر في الخلق من استمرار ونظام وما يبدو أن أحداثًا نتيجة لأخرى، فكل هذا من لطف الله ورحمته، فقد جعل الله سبحانه للخلق سننة منتظمة لا تتغير على حد تعبير القرآن الكريم ﴿... سننة الله في الذين خَلُوا مِن قَبْلُ وَلَن تَجدَ لسنة الله تَبْديلاً ﴾ الآية رقم / ٦٢ ، السورة ٣٣ ﴿.. سننة الله في الله سبحانه في بعض المناسبات يُعدّل من هذه السنن كسماحه بحدوث المعجزات التي يجريها على أيدى الأنبياء لإثبات نبوّتهم، واستمر الأشاعرة في تأييد المذه العقيدة ببسط الحجج للنظرية الذرية (نظرية اللحظات) atomistic theory وألى أن كل شيء لا يعدو أن يكون مجموعة ذرات atoms يتم اتصاله وإعادة تصاله بشكل مستمر وبأمر الله يُعاد تسويته أو تنظيمه.

والمعنى الذى تحمله حجة الأشاعرة هذه فيما يتعلق بمسألة حرية الاختيار لدى الإنسان - واضحة، فمادام كل شيء قد وُجد في شكل لحظى أى أن الله خلقه لتوّه، فإن أى قول عن وجود أمر كنتيجة للفعل البشرى إنما هو قول مضلل، فإن أى فعل أو لنقل نتيجة لا توجد أو لا تخرج إلى حيز الوجود إلا بأمر الله الذى يتحقق في عالم الزمن مع أنه قرره منذ الأزل، فكل شيء بإرادة الله السابقة، فالإيمان والكفر والتقوى وعدمها مقررة سلفًا، وكلٌّ من عند الله. ماذا تركوا إذًا للتعاليم القرآنية الواضحة والواردة في أيات كثيرة من أنه في الحياة الأخرى ستكون أعمال الإنسان هي مدار محاسبته يُثاب عنها أو يُعاقب؟! ولمواجهة هذا المأزق، فإن الأشاعرة راحوا يحذون حذو الأشعرى نفسه وتمسكوا بشكل وثيق بالآية القرآنية ﴿كُلُّ أَمْرِئُ بِمَا كَسَبَ رَهِنٌ ﴾ السورة ٥٢ (الطور)، ولكن بمقتضى دوره في هذه الأفعال، أو وفقًا للتعبير الكلامي اكتسابه لها أو كسبه لها لفظى، إنها قد تبدو وكأنها تتضمن أنه \_ على المستوى السيكولوجي \_ مستمر في العمل لفظى، إنها قد تبدو وكأنها تتضمن أنه \_ على المستوى السيكولوجي \_ مستمر في العمل مجرد تحايل كما لو كان حرًا (القصود حر الإرادة أو حر في اختياره)، لكن الحقيقة أنه يعمل مجررًا، ويكتسب عورية عد المهاه، وعزوها لنفسه.

وظلت عقيدة الاكتساب هذه منذ ذلك الوقت هي العقيدة الرسمية للإسلام السني. حقيقة أن كثيرين من علماء الدين لم يكونوا على اتفاق معها، فبعضهم حوّل أساس معنى الجبر أو فكرة القضاء والقدر خيره وشره من الله، أو أن كل شيء مقدر سلفًا من الله سيكون معناها علم الله المسبق، وكونه سبحانه قد خلق في الإنسان (استطاعة) أو (قدرة) على أن يعمل، قبل أن يكتسب عمله أي جعلوا فكرة (الاستطاعة) سابقة على فكرة على أن يعمل، قبل أن يكتسب عمله أي جعلوا فكرة (الاستطاعة) سابقة على فكرة (الكسب)، وبعضهم رأى في العصيان البشري لأوامر الله أن الله في حالة العاصي إنّما يخلّيه أو يتركه لنفسه أو يتخلّي عنه. لكن جمهور المسلمين ـ سواء من علماء الدين أو من بسطاء المسلمين ـ الذين عارضوا أو نظروا بشك لإدخال البراهين العقلية في أمور العقيدة \_ ظلوا \_ ومازالوا \_ يؤمنون بيقين في عقيدة أن القضاء والقدر خيره وشره من العقيدة \_ ظلوا \_ ومازالوا \_ يؤمنون بيقين في عقيدة أن القضاء والقدر خيره وشره من الاختيار ويتحملون مسئولية اختيارهم. فعقيدة الأشاعرة (أو الأشعرية) في خاتمة الاختيار ويتحملون مسئولية اختيارهم. فعقيدة الأشاعرة (أو الأشعرية) العام، وإلى هذه المطاف هي \_ ببساطة \_ محاولة لتقديم براهين عقلية على الاتجاه العام، وإلى هذه الحقيقة يرجع انتصارهم على حجج المعتزلة، لا إلى تفوقهم عليهم في تقديم البراهين.

وفى الوقت نفسه، فقد ظل الفكر الأشعرى متوافقاً مع ما يحس به المسلم العادى بالبديهة ـ ونعنى به الإحساس المبهم الذى لا يفصل أى شيء عن مشيئة الله التى يسلم بها، وكان المعتزلة قد حاولوا أن يشرحوا ويوضعوا كثيرًا من التفاصيل، فالعالم المرئى وقوانينه ليسا هما كل شيء، فهناك أيضًا العالم غير المرئى أو غير المنظور خارج الزمان والمكان، فهناك (خارج الزمان والمكان) تأخذ الأحداث وجودها، قبل حدوثها بالمعايير البشرية، وحيث (أى خارج الزمان والمكان) يتم حل ما يرى فيه البشر تناقضًا ظاهريًا، وعلى هذا، فكل ما يتعلق بالمسئولية البشرية مرتبط بمشهد العهد أو الميثاق الوارد في القرآن الكريم، وفي هذا المشهد يظهر البشر وقد تعهدوا في مرحلة سابقة من الوجود بعبادة الله وطاعته:

﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ شَهِدْنَا أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ ﴾ الآية: ١٧٢، السورة ٧ (الأعراف).

وبالنسبة للمعتزلة يُعد هذا مجازًا، أما بالنسبة لأهل السنة فحقيقة ثابتة لا مراء فيها، رغم وقوعها خارج الزمن التاريخي (الزمن غير المرتبط بالمكان أو الزمن بمفهومه البشري)، وبالنسبة للصوفية الذين أتوا في مراحل لاحقة، احتل موضوع «الميثاق» على نحو خاص وما ينطوى عليه من معان أهمية قصوى.

الإسلام \_\_\_\_\_ 170

وربما يكون الفكر السنى المتعلق بهذه الفكرة الآنف ذكرها قد بقى ثابتًا بدرجة جيدة عند هذه المرحلة، وكان عليه أن يواجه مزيدًا من المعارضين، وقد كان هؤلاء - من ناحية هم الشيعة، خاصة الغُلاة منهم الإسماعيلية أو الباطنية (الذين يأخذون بالتفسير الباطنى للقرآن الكريم)، ومن ناحية أخرى الفلاسفة أى مدارس الفلسفة الهيلينستية ممثلة على نحو خاص في ابن سينا وابن رشد، وكانت الحجج التي أثاروها مع الجماعة السابقة متعلقة إلى حد كبير بالجوانب الروحية والجوانب الزمنية لحكومة الأمة الإسلامية، لكنها انطوت أيضًا على أمور كوزمولوچية (متعلقة بالكون) نتيجة ارتباط الأفكار الدينية للإسماعيلية، بأفكار الفلسفة الأفلاطونية الجديدة.

وبصرف النظر عن القضايا الفلسفية التي كانت مثارة بالفعل في مواجهة المعتزلة، ظل الفلاسفة يثيرون مسائل ثلاثًا (على درجات مختلفة من التفصيل) آذت على نحو خاص مشاعر المسلمين الأتقياء. ونورد الخطوط العريضة لهذه الأفكار باختصار (مرتبينها تصاعديًا وفقًا لدرجة إثارتها للمشاعر): مسألة خلود الكون، ومسألة إنكار بعث الأجساد، ومسألة سُمُوّ الفلسفة على النبوّة. أما بالنسبة للمسألة الأولى، فرغم أنها لا تستبعد بالضرورة فكرة خلق الكون وفقًا لما يراه العقل الفلسفي، فقد كانت هذه الفكرة بالنسبة للمسلم العادى تتناقض مع فكرة موجود واحد قديم ولا نهاية له هو الله الواحد. والمسألة الثانية، فبتركيزها على البعث بالروح دون الجسد تتعارض بوضوح مع نصوص القرآن الكريم. لكن ريما كان أكثر ما أثار حنق علماء العقيدة هو اتجاه الفلاسفة نحو التقليل من شأن الأوصاف التي وردت في القرآن الكريم للجنة والنار؛ إذ اعتبر الفلاسفة أن السعادة الوحيدة الحقيقية التي يلقاها الصالحون في الآخرة هي ممارسة التأمل العقلى، فالسعادة السماوية أو الإلهية هي مجرد صور تتفاعل مع الروح رغم أن هذه الصور بلا شك هي الوسائل الوحيدة التي قد تحرك جمهور البشر لمتابعة الفضيلة. وعلى النحو نفسه، فإن عذاب القبر - وهو مُعتقد إسلامي شائع (رغم عدم وروده في القرآن الكريم بشكل صريح) \_ حيث يقوم الملكان منكر ونكير بسؤال الروح في القبر، وحيث تتعرض الروح للعذاب أو النعيم بشكل دائم حتى يبلغ -العذاب أو النعيم - الذروة في يوم الحساب - هذه الفكرة قد فسرها الفلاسفة أيضًا as a Parabolic expression for باعتبارها تعبيرًا مكافئًا عن تجربة الروح بعد الموت the experience of the soul after death. والمسألة الثالثة التي خاص فيها الفلاسفة بعيدًا مواجهين كل رواسخ العقيدة والشريعة عند المسلمين هي قولهم إنه إذا كانت

٣٧٣ ----- موسوعة الأديان الحية

النبوة - كما زعموا - والقداسة divination مرتبطتين وفقًا لاستعداد طبيعي متخيَّل في الروح الإنسانية، وليس نتيجة إلهام بثته قوة علوية (فوق طبيعية)، وإذا كانت النبوة ليست أكثر من عامل مساعد للوصول إلى الملكة العقلية (القدرة على التفكير) -Ration al faculty ـ فإن سلطان الوحى المتفرّد وغايته تكون في غير محل Was destroyed . وكانت البراهين التي قدّمها الفلاسفة أنفسهم تشير إلى هذا الاتجاه نفسه، وكان من المكن ـ بل لقد فعلوا ـ أن يستشهدوا بآيات قرآنية ليبرهنوا على أنه لا تناقض بين العقل والوحي إذا ما تم فهم الوحي بطريقة صحيحة، وطبَّق تعاليمه علماءُ أكفاء. لكن علماء العقيدة كان يمكنهم أن يروا بوضوح كاف أن القرآن الكريم بالنسبة للفلاسفة قد شغل المحلّ الثاني بعد مسلّمات الفلسفة اليونانية. فلم يكن بالنسبة لهم فاعلاً مريدًا ذا مشيئة دومًا Was not the perpetually active Will يتحكم في الكون وأفعال البشر كلُّ لحظة، وإنما كان بمثابة عقل بعيد a remate intelligence انبثق منه بالضرورة هذا الكون ويتم التحكم فيه من خلال الفيوضات أو الفيوض (المفرد: فيض) emanations، وهذه الفيوضات تأتى عبر عقل وسيط نشط Intermediary of the Active Intellect. وعن هذه النقطة التقت هرطقة الفلاسفة مع هرطقة الإسماعيلية، ورغم أن الفلاسفة من جانبهم رفضوا أي اتحاد بين العقل البشري من ناحية وما أسموه العقل النشط Active Intellect، فإن الإسماعيلية عندما أخذوا بفكرة الفيوضات ـ قد طوروها لتتلاحم مع الاتجاه الغنوسطي (العرّفاني الباطني)، كما أسرفوا في استخدامها في التفسير الباطني للقرآن الكريم ليجعلوا أئمتهم على علاقة مباشرة أو على اتصال مباشر بالعقل النشط Active intellect، وذلك ليضفوا عليهم العصمة (أو السلطة المطلقة ذات الطابع المقدس a divine authority). وللاهتمام الكبير الذي أبداه علماء الدين (علماء الكلام أو علماء التوحيد) الكلاسيون، كانت المواجهة الحاسمة للفلاسفة والإسماعيلية على يد الإمام الغزالي (المتوفي سنة ١١١١م)، فقد تناول أفكارهم نقطة نقطة، وفنَّدها تفنيدًا قاسيًا في كتابه «تهافت الفّلاسفة». لقد عرض الغزالي الأسس القائمة على الحدِّس، وشرع في بناء هيكل عقدي قائم على الأسس العقلية المقبولة قرآنيًا، بقدر ما قدَّم المنطق البشرى في صورة قابلة للنقاش human reason may be admitted into the Controrersy . وعلى أية حال، فالأكثر احتمالاً أن اندحار الفلسفة والاتجاهات الباطنية تم بفعل التوسع المنظم في إنشاء مؤسسات التعليم السني الجديدة (المدارس)، أكثر مما كان بفعل الرد العبقري للغزالي في كتابه آنف الذكر «تهافت الفلاسفة». فنظام المدارس الجديد \_ وكان أول مثل له المدرسة النظامية التي أسسها الوزير نظام الملك في بغداد حوالي سنة ١٠٠٠م - انتشر بسرعة في غرب آسيا، ومن ثُمَّ في كل أنحاء العالم الإسلامي، وفي القرن الرابع عشر للميلاد، كانت هذه المدارس تُعد بالعشرات في كل المدن الإسلامية الكبرى، وأصبح التعليم العالى الذي يلتحق به أبناء الطبقات العليا، قصرًا عليها، وكان خريج وها هم الذين يشغلون الوظائف الإدارية والدينية. وكانت مناهج هذه المدارس موحّدة - عمليًا - وكانت هذه المناهج مقصورة على دراسة اللغة العربية والقرآن والأحاديث النبوية والشريعة الإسلامية وأصول العقيدة (علم التوحيد)، وكانت كلها تعتمد على كتب متحررة مُعتمدة Text books.

ومع هذا لم يكن إحكامُ هذه المدارس بقبضتها شاملة محكمة، فقد بقى قطاعان من الحياة والفكر الإسلاميين \_ على نحو خاص \_ خارج سيطرتها . أحدهما الشيعة الذين لم يعودوا الآن غُلاة كالإسماعيلية، وإنما بقى منهم الأكثر اعتدالاً كالإماميّة والزيديّة .

أما الإمامية فيُطلق عليهم أيضًا الاثنا عشرية الذين ينتظرون ظهور الإمام الثانى عشر من نسل على، والذى اختفى - أى هذا الإمام - حوالى سنة ٧٤٤ م، ويعتبرونه الهدى المنتظر الذى سيعود فى آخر الزمان، وإلى أن يظهر هذا الإمام المهدى المنتظر يوجه مجتمع الإمامية ويقودهم زعماء دينيون يُطلق على الواحد منهم اسم مجتهد، والجمع مجتهدون). وفى ظل هؤلاء المجتهدين تطورت الشريعة الإسلامية (الشيعية)، وكذلك أصول العقيدة بشكل مستقل عن أهل السنة. وتم تقنين الشريعة على الطريقة الشيعية فى أعمال (كتابات) معتمدة حوالى سنة ١٠٠٠م، وأخذت شكلها النهائى بعد اعتماد المذهب الشيعى كمذهب رسمى لدولة فارس فى سنة ١٥٠٠م وتأسيس المدارس الشيعية فى فارس والعراق. أما الزيدية أو الزيود الذين ظلوا محتفظين بأماكنهم فى مرتفعات اليمن، فهم يختلفون مع الشيعة الإمامية بشكل أساسى فى اعتقادهم بوجود أئمة منظورين متتابعين (مستمرين) من آل بيت على رَبِيُّنَيْنَ.

أما من حيث المسائل الرئيسية المتعلقة بالتوحيد وأصول العقيدة، فليست هناك فروق جوهرية بين الإمامية والزيدية وأهل السنة، اللهم إلا في مسئلة واحدة هو مسئولية الإنسان وحرية الاختيار، فكلاهما (الإمامية والزيدية) ـ على نحو ما ـ أقرب لموقف المعتزلة. فالعقل البشرى قادر على معرفة الخير ومعرفة الشر إلا في مسائل مثل الفروض الدينية كما قررها الوحى، والبشر لا يملكون بأنفسهم الاستطاعة على

خلق الأفعال التى اختص الله بها ذاته لكن الله زوَّدهم بإرادة Volition يمكنهم بها أن يختاروا سبيل فعل الخير أو سبيل فعل الشر، وعلى هذا يصبح الإنسان مسئولاً ومستحقًا للثواب أو العقاب في اليوم الآخر (يوم الحساب).

## الصوفية

والمجموعة الثانية - وهى الأكبر بكثير - فى المجتمع الإسلامى والتى كادت تتخلّص تمامًا من هيمنة المدرسة the madrasa، هى الصوفية. فمادامت الصوفية هى فى الأساس التزام بتجربة روحية عن طريق الممارسات البدنية والحدس الصُّوفى (الباطنى)، فهى مقاومة لأى نوع من الممارسة النظامية أو الملتزمة على نحو خاص. فالصوفيون الأوائل الذين كانوا يكوّنون مجموعات صغيرة أو منعزلة لم يلتزموا بالضرورة بالارتباط بأى من جماعات علم الكلام أو أصحاب المدارس (أو المذاهب) الفقهية، بل غالبًا ما كانوا على خلاف معها سواء كان هذا الخلاف علنيًا أو مسترًا.

ويكاد يكون من المسلِّم به أن الصوفية متأثرة في الأصل بتراث الزهد الدبري أو بحياة التنسُّك في الأديرة، وكذلك بالاتجاهات الباطنية في مناطق آسيا الغربية ومصر. (واسم الصوفية نفسه مشتق من التراث الديري الذي يتضمَّن ارتداء لباس أو عباءة من الصُّوف). لذا، فليس غريبًا أن نجد كثيرًا من أفكار الصوفية متأثرة بالتراث المسيحي أو الغنوسطى أو التراث الإغريقي أو البوذي، على نحو سواء. ومع هذا فإن هذه التأثيرات تبدو ثانوية، فالدافع الأساسي للتصوف نشأ عن الزهد الإسلامي بمعناه البسيط نتيجة أفكار القرآن الكريم عن العالم الآخر، ونتيجة الخوف من عذاب النار (جهنم) مرورًا بالبحث الإيجابي عن الله، ومن ثُم خوض تجرية باطنية للتوحّد معه (أي مع الله سبحانه oneness of God). ويمكن أن نجد أيضًا في عدد من الآيات القرآنية ما يؤيد هذا، فهناك آية تشير إلى أن الله أقرب للإنسان من حبل الوريد ﴿ولَقَدْ خَلَقْنا الإنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ به نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْه منْ حَبْلِ الْوَريد ﴾ سورة ق/ الآية ١٦، وآية أخرى تذكر أنَّ اللَّه (سبحانه) قريب بجيب دعوة الداعي إذا دعاه ﴿ وَإِذَا سَأَلُكُ عَبَادي عَنى فَإِنّى قَريبٌ أُجيبُ دَعْوَةَ الدَّاع إِذَا دَعَان فَلْيَسْتَجيبُوا لي وَلْيُؤْمنُوا بي لَعَلَّهُم يَرْشُدُونَ ﴾ البقرة/ ١٨٦، لكن اتجاه الصوفي الميَّز في عدم مراعاة قواعد الشريعة من الناحية الظاهرية، وترديده لأوراد ذوات أسرار باطنية في حالة النشوة (الانغمار في النور الإلهى) تجعله بغيضًا أو حتى غير مقبول في عيون السلمين السنة. وفي سنة ٩٢٢. الإسلام \_\_\_\_\_\_ ١٧٩

وجدنا مثالاً مُتمثلاً في إعدام الحسن بن منصور الحلاّج الذي أصبح بعد ذلك قدّيسًا (وليا صالحًا) لكل الصوفية في بلاد فارس. وقد تم إعدامه لقوله «أنا الحق Iam the ...

Truth

وعلى أية حال، لم يكن كل الصوفية مسرفين مبالغين على هذا النحو، فقد ظهرت في بغداد حركة صوفية سنية Orthodox Sufism بدأها الجنيد في حوالي هذه الفترة نفسها، وتمسكت بأن الصوفي لا يمكن أن يكون جديرًا بهذا الاسم إلا إذا تمسك بالقرآن (الكريم) والسنة النبوية تمستكًا متينًا. وعن طريق مدرسة الجنيد هذه جرى التوفيق النهائي بين الصوفية وأهل السنة، خاصة من خلال تأثير الغزالي الذي وجّه آخر ضرية حاسمة للفلاسفة. لقد كان الغزالي مُقتنعًا من خلال خبرته الشخصية أن الفهم العقلي للحقائق الدينية غير كاف وحده، ولقد سلك الغزالي نفسه «طريق» الصوفية ووجد من خلال هذا الطريق، الباب المفضى إلى المعرفة الحقّة لله. وفي الوقت نفسه، فإن خبرته الثانية أو تجريته الثانية كصوفي مبتدئ جعلته يَحَذَر الأخطار التعاليم السنية الصحيحة يضل الصوفي طريقه إلى الله ويغرق في مستنقع الأهواء. وعلى هذا، فالبنسبة للمؤمن البسيط يكون الالتزام بالشريعة هو الطريق الأسلم (الأكثر أمانًا).

لكن الوقت كان متأخرًا لمحاولة فرض نوع من الانضباط على الصوفية لمنع الهرطقة الفكرية، أو بتعبير آخر لمنع الصوفية من الخروج عن الأسس الشرعية. لقد كان تشجيع الصوفية هو سياسة السلطات السنية ـ وريما كان هذا بدون وعى كامل ـ بهدف إبعاد الجماهير عن المذهب الشيعى ومذاهب الهرطقة الأخرى، وأدّى انتقال السلطة السياسية من الفرس والعرب إلى الترك والبربر، إلى إدخال مؤسساتهم الدينية التقليدية إلى قلب الإسلام بعد أن كسوها بقشرة إسلامية رقيقة. هذان العاملان أثرا تأثيرًا كبيرًا في تغيير بنية الصوفية كلها. لقد ظلّت الصوفية حتى اليوم ـ كما سبق أن لاحظنا آنفًا ـ نداء باطنيًا لمجموعات قليلة نسبيًا من الأفراد. فالصوفي في الأصل عادة ما يكون متوحّدًا وعادة ما يعتكف في زاوية أحد المساجد، ويقوم بتعليم طريقته Ath لعدد قليل من المريدين الذين يقومون بدورهم بجذب مريدين، وبذا تتكون سلسلة من الأتباع الروحيين. وبعد أن يتلقى المريد Postalant التعاليم، يندرج ضمن سلسلة متصلة ترتفع صعُدًا حتى المعلم (الشيخ) الأصلى بل وتمتد حتى تتصل بأحد صحابة

رسول الله على وغالبًا ما يكون هذا الصحابي هو على وعلى وعادةً ما يكون المحتوى الثيولوچي (العقيدي) بسيطا (مكونًا في معظمه من عقائد إيمانية سلفية، لكنه ليس أكاديميًا أو مدرسيًا) وملمحها الأساسي يتمثل في نظامها الروحي من حيث التلمذة الروحية، وفي الذكر الخاص بها والذي يردده المريدون أثناء تأمل الواحد منهم أثناء عزلته، أو عندما يجتمعون معًا في حلقات الذكر sfor religions exercises. لقد كان كثيرون، قبل أيام الغزالي، قد راحوا يحضرون جلسات الذكر هذه بهدف تكثيف التأثيرات النفسية للأذكار، وللاستغراق في اللانهائي (المطلق). وكان استخدام الآلات الموسيقية بالإضافة «للسماع Spiritual Concert» مثار خلافات حادة لعدة قرون مع أهل السنة، لكن هذا لم يدفع الصوفية إلى تغيير ممارساتهم هذه.

وعلى أية حال، فعندما أصبح من سياسة السلطات تشجيع الصوفية، كانت معظم مقوماتها المؤسسية موجودة بالفعل. لقد راح السلاطين والوزراء يقيمون إلى جانب المدارس خوانق وربُط وزوايا ليقيم فيها شيوخ الصوفية وتلاميذهم، كما بنى الشيوخ الصوفية البارزون بدورهم خوانق وربط وزوايا من الهبات التى تُغّدق عليهم من كل جانب. هذه الربط والخوانق والتكايا والزوايا Convents (الكلمة خانقاه Khangah فارسية)، كانت في الغالب واسعة، وكان دخل بعضها لا يكفي للإنفاق على الأتباع فيها فحسب، وإنما على زوجاتهم وأسرهم أيضًا (ذلك أن الانضمام لطريقة صوفية لا يعني بأية حال التزام العزوبة أي عدم الزواج، وإن اختار البعض هذا الطريق ـ عدم الزواج). لقد أصبحت الزوايا والخوانق... مراكز للحياة الروحية ليس فقط لساكنيها، وإنما أيضًا لكل المنطقة أو الإقليم (المديرية أو الولاية أو القضاء.. إلخ) التي تقع فيها؛ إذ يهفو إليها العديد من الأتباع من كل الطبقات.

ويكاد يكون انتشار الصوفية على نطاق واسع هو سمة التطور التالى، لقد كانت الصوفية مختلفة عن الإسلام السنّى الذى يجعل كل المؤمنين فى مستوى واحد، ويجعل كل فرد مسئولاً عن «خلاصه». أما الصوفية فقد كانت منذ البداية نوعًا من أنواع الغنوسطية Gnosis، أى المعرفة الباطنية ليس من الضرورى أن يكون البدء فيها مقتصرًا على فئة قليلة، لكن الذين حصلوها لا بد من تمييزهم عن باقى أفراد الطريقة، لقد كانت كل مجموعة صوفية تتكون من مؤسسة دينية («ekklesia or «Church) لها نسق نظامى (هيراركى)، يُسلّم المريد بمقتضى هذا النظام نفسه تمامًا لإرادة الشيخ لها نسق نظامى (هيراركى)، يُسلّم المريد بمقتضى هذا النظام نفسه تمامًا لإرادة الشيخ

وتوجيهه. ولكل خانقاه جديدة شيخها الذي كان في البداية تابعًا أو مريدًا لشيخ كبير، وأتقن طريقته (أو سلك طريقه). وعلى هذا فكلما تضاعف عدد الخانقاوات بالتدريج وجدنا خانقاوات متشعبة من الخانقاه الأم، وهي الخانقاه التي بدأ فيها الشيخ الآخذ بالطريقة، وتظل هذه الخانقاوات الفرعية تحت طاعة شيخ الخانقاه الأم الذي ينتسب هو نفسه إلى مؤسسها (مؤسس الطريقة). وفي القرنين الثالث عشر والرابع عشر، كانت الصوفية المنظمة ممثلة في زوايا وخانقاوات لعدة طرق كبيرة قليلة لها فروع في كثير من الولايات. وبمرور الوقت انقسمت هذه الطرق إلى طرق فرعية أسسها الشيوخ البارزون الذين أجروا بعض التعديلات في الطقوس الأصلية للطريقة الأم التي كانوا تابعين لها. وكانت الطريقة القادرية هي الأكثر انتشارًا (نسبة إلى عبد القادر الجيلاني البغدادي المتوفى سنة ١١٦٦م)، تليها الطريقة الرفاعية (نسبة إلى أحمد الرفاعي العراقي المتوفى ١٨٣م)، والشاذلية في شمال أفريقيا ومصر وشبه الجزيرة العربية (نسبة إلى أبي الحسن الشاذلي من المغرب الأقصى، وتُوفِّي سنة ١٢٥٨م)، والسهروردية (نسبة إلى عمر السهروردي البغدادي المتوفي ٢٣٤م)، والشيشتية Chishti (نسبة إلى معين الدين شيشتي توفي ١٢٣٦) في فارس والهند، والنقشبندية (نسبة لبهاء الدين نقشبند المتوفى ١٣٨٩)، والمولوية (نسبة إلى مولانا جلال الدين الرومي الشاعر الصوفي الفارسي، توفي ٢٧٣م) في تركيا. ومن بين مائة طريقة أو نحوها من الطرق والطرق الفرعية المتأخرة زمنًا، نجد أن أبرزها هي الخلوتية في الإمبراطورية العثمانية، والتيجانية (التجانية) في شمال أفريقيا وغربها، والصفوية الشيعية التي رسخت حكم الشاهات الصفويين في فارس في سنة ١٥٠٠.

لكن الطرق النظامية أو الرسمية regular لا تمثل كل امتداد الحركة الصوفية. فقد كون دعاة محلّيون خارج نطاق المراكز الحضريّة خاصة بين الترك والبربر، مجموعات من الأتباع، وحدث هذا أيضًا في المناطق الريفية، وقد ساعدت الأحوال بعض هؤلاء الشيوخ الصوفية فحققوا نفوذًا كبيرًا على المستوى المحلّى. والطريقة البقطاشية هي أشهر هذه الطرق (نسبة إلى الحاج بقطاش وهو شخصية غامضة ولا نعرف عنه الكثير)، وكان الإنكشارية في الدولة العثمانية ينتمون إليها. وأهم ما كان يميز هذه الطرق «الريفية» أنها لم تبتعد كثيرًا عن الشكل الطقسى للطرق النظامية أو الرسمية أنناء انتشارها بين أهل الريف؛ إذ عكست المعتقدات التقليدية والعادات المتوارثة، كما

٣٨٧ \_\_\_\_\_ موسوعة الأديان الحية

عكست عقائد وعادات المتحولين إلى الإسلام من الديانات الأخرى في البلاد التي تحولت للإسلام حديثًا؛ في البلقان والهند وجنوب شرق آسيا. وعلى أية حال، فإن أهل السنّة استتكروا بشدّة خرافات الصوفية هذه، إلا أنها - أي خرافات الصوفية - كانت بشكل عام قوية جدًا وراسخة الجنور في المناطق التي نشأت فيها بحيث كان من المتعذر إبطالها أو إصلاحها، وكل ما أمكن عمله لانفتاحها على أهل السنة هو خضوعها التدريجي لتأثيرات البيئة الإسلامية والتعليم الإسلامي بمرور الأجيال، وفي شمال غرب أفريقيا، عبّر تراث البرير عن نفسه في شكل آخر مغاير، لقد كان المبدأ المؤثر في كل أشكال الصوفية هو توقير أوليائهم الصالحين (المرابضين marabouts) وهم في قيد الحياة.

والمصطلح صوفي (تمت الاستعاضة عن هذا المصطلح في القرون الأخيرة بمصطلح فقير Poor brother أو درويش، وهو مصطلح فارسى) لا يُطلق إلاَّ على الشيخ (أى شيخ الطريقة) ومريديه الذين ضمّهم إليه. وعلى أية حال، فبالإضافة لهؤلاء كانت الخوانق والرُّيُّطُ والزوايا وفروعها المحلية بمثابة مراكز للتعليم الديني والأذكار الروحية للسكان المحيطين بها. وكانت هذه بمثابة مؤسسات فرعية من الطريقة الأم، وقد أشرنا لذلك لتونا. ومن خلال عملية لم تتضح أبعادها تمامًا غالبًا ما تم ضم أعضاء ليسوا من صلب الطريقة إليها، خاصة في المدن؛ إذ تم إدماج طرق صوفية بعينها مع منظمات مختلف الطوائف الحرفية، وكون أفراد كل طائفة حرفية محلية «كيانًا» منتسبًا إلى طريقة صوفية بعينها ارتبطت بها. وكانت النتائج الاجتماعية المترتبة على هذا التسيق بين المؤسسات الاقتصادية والدينية \_ هائلة. لقد كانت المؤسسات الدينية السنية خاصة في المساجد تلقى رعاية منتظمة، لكن قوة الإسلام الحيوية كدين تجلت في غالبها (وفي بعض المناطق تجلت كليةً) في المؤسسات الصوفية المنافسة تجلت في غالبها (وفي بعض المناطق تجلت كليةً) في المؤسسات الصوفية المنافسة (المقصود المنافسة للإسلام السيَّلَفي أو السنيِّي).

ذلك أنه رغم «التوفيق» الذى تم على يد الغزالى، إلا أن الصوفية ظلوا كما هم وكادت التغييرات التى أحدثوها فى طرقهم تكون مقتصرة على الشكل الخارجى، وربما كانت التقوى البسيطة لجماهير المؤمنين هى التى منعت استمرار الخلافات الحادة بين علماء التوحيد والصوفية، أو بتعبير آخر بين الشكل الإيمانى التقليدى theologian والشكل الصوفى، ومع الاعتراف بالصوفية وازدياد هيمنتها باطراد، بدأت العناصر

الثيوصوفية التى سادت بينهم من البداية تجد لها تعبيرًا أكثر تحريرًا. ولم يكن كل الصوفية ثيوصوفيين، فالقادرية والشاذلية على نحو خاص ظلوا بشكل عام مرتبطين ارتباطًا شديدًا بالمذهب السنى بل واهتموا بعلم الكلام. لكن الاتجاه العام بينهم كان هو اعتبار علم الكلام ببراهينه العقلية والفكرية التى استخدمها لإثبات التوحيد، عقبة فى سبيل الخبرة (أو التجرية) الروحية المباشرة. لقد كان تحذير الغزالى من المخاطر الكامنة فى الحدّس «الخيالى» إذا لم يتم ضبطه بالتعاليم السنية الصحيحة، غير مأخوذ فى الحسبان، لذا فسرعان ما ظهرت أمور كان يخشاها. لقد تحول ما كان يُسمَّى بالتصوف، أى الالتزام «بطريق» الصوفية، إلى عقيدة أو ـ وهو الأقرب للصحة للى مجموعة عقائد يتم تعليمها فى الزوايا والخوانق، وراحت الكتابات الكثيرة حول هذه العقائد تترى، وقلما كانت تتفق مع علم التوحيد السنّى.

وكانت «وحدة الوجود» إحدى عقائد الصوفية التي حققت أكبر قدر من الانتشار وأصبحت في النهاية هي العقيدة الصوفية الأولى بغير منازع، فعلى أساس عقيدة «وحدة الوجود» قامت أُحَديَّة الأفلاطونية الجديدة Neo Platanicmanism (الأحدية هي القول بمبدأ غائي واحد)، وهي - أي وحدة الوجود - متمثلة في الفيوض المتتالية (الفيوض والمفرد فيض. تُسمى أيضًا نظرية الصُّدور) التي كان الإسماعيلية قد أخذوا بها واستخدموها في تفسير نظرياتهم للوجود، بل وحتى يمكننا القول إنه بإدخال هذه العقيدة في الصوفية يكون الإسماعيلية قد ثأروا لأنفسهم من قمع أهل السنّة لهم. حتى الغزالي نفسه لم يكن بعيدًا عن التأثر بهذه العقيدة (وحدة الوجود). ومما يلفت النظر أن العقيدة الأشعرية في عرضية كل الموجودات البشرية (أي كونها حادثة عارضة) وكذلك عرضية كل الأفعال، في مقابل الحقيقة الوحيدة، والقوة الخلاقة لله (سبحانه) \_ عقيدة «كل ما خلا الله باطل» هذه قد تؤدى في المرحلة الأخيرة إلى أن كل الوجود هباء أو باطل، وهو ما يذهب إليه الحدِّس الصوفى، بل لقد ذهب الصوفية إلى ما هو أبعد: الروح البشرية هي فيض مباشر من الأمر الإلهي وبالتالي فهي فيض من الله (ذاته)؛ وبالتالي لا يمكنها أن تجد أسمى غاياتها إلاَّ في طمس أو إبطال ذاتها لتذوب في الحقيقة الأزلية (الله سبحانه). لذا فالتجربة الصوفية المَثْلي هي في الاتحاد مع الله حتى ولو كان هذا للحظة، وبهذا التبرير لهذا الزعم الجسور تنتكس في مقولات إسماعيلية أخرى، أو بتعبير آخر تجد نفسها وقد قالت بما قالت به الإسماعيلية في التفسير الباطني الرمزي لآيات القرآن (الكريم).

وقد قدم لنا ابن العربى الصوفى العربى الأندلسى المتوفى فى دمشق سنة ١٢٤٠م أكثر الشروح تفصيلاً لهذه العقيدة فى أعمال نثرية وشعرية ضخمة. وعلى أية حال، فإن انتشارها الواسع راجع إلى أن كوكبة من الشعراء الفرس الكبار فى القرن الثالث عشر والقرنين التاليين له، قد أخذوا بها، خاصة جلال الدين الرومى الذى أطلق على (المثنوى) الضخم الذى ألفه اسم إنجيل الصوفية المتأخرة زمنًا. فعن طريق المثوى انتشر القول بوحدة الوجود فى الإمبراطورية العثمانية والهند، وافتتن به حتى علماء الشريعة، ورغم محاولات قليلة لوقف تأثيره، فإن الجهد الأساسى لعلماء التوحيد فى القرون الأخيرة كان موجهًا نحو محاولة التوفيق بين العقيدة الأشعرية ومذهب ابن العربى فى وحدة الوجود.

ومع هذا، ظل كثيرون يعتبرون القول بالتوحد مع الله ذاته قولاً فيه تجديف على الله، وأنكروا الفكرة تمامًا باعتبارها غير متفقة مع تعاليم الإسلام. ووجد هؤلاء أن السبّعى الصوفى (الباطنى) في مجال عقيدة «الإنسان الكامل» هدف أقل مدعاة للذم والاستهجان، فالإنسان الذي يتجلّى فيه الكون كله مع أنه جرم صغير خلقه الله من العدم - قبل خلق الكون - كصورة من ذاته (ذات الله سبحانه). وعلى وفق ما ذكره ابن العربي فإن هذا الموجود (الإنسان) مساو لفكر الفلاسفة الأول (أو الفكر الفعّال)، فمن خلله تجلّى وعي الله له في خلقه وكان هذا حقًا مع الجوهر السرمدي لمحمد والمفهوم أن هذا في الأزل وليس المقصود قبل مولد محمد وأله في الميلاد التاريخي المعروف). وهنا مرة أخرى يمكن ربط عقيدة ذات أصل غنوسطي (ذات أصل متعلق بالمعرفة الباطنية) باتجاه كان ساريًا بالفعل في الإسلام السنّي تطوّر عن التوقير بالمعبوفة الباطنية) باتجاه كان ساريًا بالفعل في الإسلام السنّي تطوّر عن التوقير هذا بقبول شديد في خضم الجو الصوفي (الباطني) التأملي السائد. لقد كان شرعيًا مما أن يسعى المرء ليكون إنسانًا كاملاً بالتوحّد مع محمد الله الإنسان الكامل تمامًا أن يسعى المرء ليكون إنسانًا كاملاً بالتوحّد مع محمد الله الإنسان الكامل والصورة الكاملة للّه، أي جوهر (حقيقة) محمد.

بل إن نسقًا عقيديًا آخر يعود إلى عقيدة النور Light- doctrine والملائكة وأساطي فارس القديمة والأفستا الكتاب المقدس للزرادشتية، تم شرحه وتفصيله \_ أى هذ النسق العقيدى \_ على أسس أفلاطونية مع وعى بأنه مخالف للأحدية الفلسفية -hilo النسق العقيدى \_ على أروة الوجود يوجد «نور الأنوار Light of Lights» تبثق من

(أو تفيض منه) أنوار أقل درجة فى ترتيب هيراركى (نظامى). وهذه الأنوار الأقل درجة ذات طبيعة مادية رغم كونها مجردة. وعن طريق نظام (نسق) داخلى تحصل الروح من خلال درجات صاعدة متدرجة من «التنوير» أو «الإشراق Light dawning» لتتخلص من المادة المظلمة وتدخل فى الحَضّرة النهائية Ultimate Presence. وقد فصل يحيى السهروردى (أعدم فى سنة ١٩١١) الفلسفة الإشراقية ولقيت قبولاً ـ ربما كما هو متوقع ـ فى فارس خاصة، ودخلت هذه النظرة بشكلها المعدَّل فى عقيدة طريقة صوفية عُرفت باسمه (السهروردية) ودخلت فى وقت لاحق ضمن مدارس الفلسفة الفارسية.

وفى الحركة الصوفية التى هى على هذا القدر من الاتساع وعدم الانضباط، لم يعد هناك وجود «لنظام» أو «نسق» يمكن أن يبقى محددًا مقصورًا، فعلى المستوى الواقعى وجدنا عناصر من كل النظرات الكونية الآنف ذكرها تختلط معًا، بل وتختلط مع عناصر أخرى، لقد كان إحياء الاتجاء الآسيوى القديم للتوفيق بين المعتقدات الباطنية قد تجلّى بالفعل فى الأشكال الاعتقادية الضالة. فى التطرف الإسماعيلى ظل شكلان منها موجودين فى فرقة النصيرية Nusairi فى شمال سوريا وفرقة الدروز فى وسط الشام ولبنان. وخلال الفترة التى كانت فيها المعتقدات الصوفية المتعلقة بالوجود تُشرح وتُفصل ظهرت فرق أخرى توفيقية فى المناطق النائية، مثل فرقة أهل الحق وفرقة اليزيدية فى كردستان، ويمكن اعتبار هاتين الفرقتين من بين الفرق الضالة الأخرى التى القرن الثالث عشر للميلاد.

وعلى أية حال، فمن الخطأ التام أن نترك الانطباع الذى مؤدّاه أن الكيان الهائل من أفراد الطرق الصوفية والمنتسبين إليها قد انخرطوا بأية حال فى التأملات والأنساق المذكورة آنفًا، طالما أن المؤمنين الأتقياء قد تركوا الخوض فى علم الكلام إلى علوم الشريعة، فأصبحوا الآن غير مهتمين فى علاقتهم بشيوخ الصوفية بنظريات التنوير والفيوض، التى ربما ظل هؤلاء الموجهون الروحيون (شيوخ الصوفية) يؤمنون بما فيما بينهم وبين أنفسهم. لقد كان ما يرنو إليه جمهور المؤمنين الأتقياء فى الأساس هو الإيمان الدينى والفهم الوجدانى والعون على مشاكل الحياة اليومية وصعوبتها. وفى أوقات الحاجة أو أوقات الأزمات كان الناس يتطلعون إلى شيوخ الصوفية لاجئين إليهم طالبين دعمهم، وكانوا ينظرون إليهم فى كل الأوقات كقدوة ومُعينين (باطنيين) على الجهاد. وكانت نظرتهم للشيوخ نظرة فوق طبيعية؛ مما زكَّى النظرة الخرافية نحو

الشيوخ. لقد كان الناس يتوقعون أن يجدوا في هؤلاء الشيوخ ما يؤكد ولايتهم (كونهم من أولياء الله الصالحين)، بإظهار معجزات صغرى نتيجة ما يُعتقد أنها بركات منحها الله لهم: كالقدرة على الإنباء بما سيحدث في المستقبل، وكشف المخبوء، أو أن يكونوا من أهل الخطوة أي أن ينقل الواحد منهم نفسه إلى مسافات بعيدة في طرفة عين أو إيجاد شيء من العدم. ولم تكن الكتابات في هذا الشأن قصرًا على كتب حياة الأولياء الصالحين؛ ولكنها أيضًا وُجدت في كتب علماء الكلام والتوحيد وكتب العلماء الباحثين في القرون المتأخرة زمنًا. وتم تصنيف الأولياء الصالحين البارزين في تنظيم طبقي صوفى (باطني) على رأسه «قطب» العصر الذي يحكم مع أتباعه أمور العالم، رغم أن تكوين هذه المجموعة (القطب والذين معه) غير معروف إلاّ لمن هم فيه (أي في هذا التكوين). لا عجب إذًا أن انخرط الصوفية في زمن متأخر في الدجل والشعوذة وأعمال السحر الصريحة وأن الدجالين والأفاقين من كل نوع استغلوا سذاجة الجماهير، وهذا السحر الصريحة وأن الدجالين والأفاقين من كل نوع استغلوا سذاجة الجماهير، وهذا لا يمنع من وجود كثير من الطهارة والنقاء في الحياة الدينية بشكل عام.

## الإسلام الحديث(١)

إنه لقول دقيق أن نذكر أن حركة الإحياء الإسلامي بدأت كرد فعل لتغلغل الخرافة بشكل مسفّ وطغيانها على العقيدة الإسلامية البسيطة والواضحة. فكانت حركة الشيخ محمد بن عبد الوهاب (توّفي ١٧٨٧) هي النقيض الواضح لحركة تسلل الخرافة للإسلام. لقد دعا هو وأتباعه (عُرفوا باسم الوهابيين) إلى العودة إلى عقيدة السلف (الصالح) وممارساتهم الدينية، بمعنى العودة إلى أصول المذهب الحنبلي. لقد أنكرو على نحو خاص توقير الأولياء أو الشيوخ، سواء أكانوا أحياء أم أمواتًا (المقصود عدم اللجوء إليهم طلبًا للشفاعة أو غير ذلك مما يُعد شركًا)، وراح الوهابيون (السلفيون) يحطمون باطرًاد كل مبان أو أنصاب مقامة فوق القبور. وكانت عبادة الأولياء مرادفة للشرك بالله، واعتبروها ردّة عقابها القتل. والأكثر تطرفًا أنهم اعتبروا أصحاب المذاهب السنية الأخرى (غير المذهب الحنبلي) مذاهب فاسدة سواء في ذلك المذهب الحنفي أو الشافعي أو المالكي، وكذلك المذهب الشيعي مذاهب ضالة، وبالتالي فإن الصحابها مرتدون كفرة. وشن السلفيون متسلحين بهذه العقيدة حربًا بقيادة أمراء آل سعود على جيرانهم في شبه الجزيرة العربية وكونوا دولة empire لم تتحطم إلا سعود على جيرانهم في شبه الجزيرة العربية وكونوا دولة empire مقلم إلاً المسعود على جيرانهم في شبه الجزيرة العربية وكونوا دولة empire مقلم إلاً والمعلم القوية والسافي في شبه الجزيرة العربية وكونوا دولة empire على جيرانهم في شبه الجزيرة العربية وكونوا دولة empire لم تتحطم إلاً

<sup>(</sup>١) المبادئ الأساسية للإسلام لم تتغير، وإنما حدث تطور في حياة المسلمين بحكم تطور الزمن. (المترجم).

بمعركة تركية مصرية فى سنة ١٨١٨. وعلى أية حال، فقد ظلت الحركة الوهابية (السلفية) حية، بل وحققت انتشارًا فى بلاد الإسلام الأخرى حتى بعد هذه الهزيمة الآنف ذكرها. لقد تجلّى نفوذ الحركة فى صور شتّى فى القرن التاسع عشر، ساعدت عليه عوامل أخرى.

وبسرعة أسهمت الحركة في تكوين تيار من العداء للصوفية وطرقها في أوساط السنَّة. ودخلت عوامل سياسية أيضًا في هذه الحركة؛ إذ جرى عزو انحطاط الإسلام وتدهوره إلى تأثير البدع (الخرافات)، وكذلك جرى إحياء الدراسات الشرعية خاصة في الأزهر . وحرى نضال عنيف «لتنقية الإسلام» قاده المصلح جمال الدين الأفغاني (تُوفِّي ١٨٩٧) وتلميذه محمد عبده المصرى (توفي ١٩٠٥)، بحثِّ المسلمين على الوعي بذاتهم والقيام بحركة إحيائية وفتحوا مجال النقاش في قضايا كان باب النقاش فيها موصدًا منذ زمن طويل. ومما يُذكر أن جمال الدين الأفغاني كان من دعاة الجامعة الإسلامية، أي تبعية كل البلاد الإسلامية للخلافة العثمانية. وتطورت في مصر والهند مدارس فكرية جديدة، كانت الأكثر محافظة منها منجذبة نحو الفكر الوهابي (السلفي) مكونة حركات وهابية (أو سلفية) جديدة. وبذا راحت الصوفية تفقد مواقعها باطراد. لقد اختفت من المدارس، وبدأت الطوائف الحرفية المرتبطة بالطرق الصوفية تذوى لأسباب اقتصادية حتى اختفت. وعلى أية حال، فقد ظلت الطرق الصوفية الكبرى حيّة في معظم البلاد الإسلامية بل واحتفظت بقدر كبير من القوة والأهمية في شمال أفريقيا، لكن الملاحظ أيضًا أنها أصبحت أكثر التزامًا بالتعاليم السنية، فلم تعد الفلسفات الباطنية وفلسفات وحدة الوجود التي قال بها ابن العربي وغيره تجذب عددًا كبيرًا من الأتباع. وواصلت الجمعيات الدينية دورها الأصلى في جمع المؤمنين حول الالتزام بالشريعة،

وحتى قبل هذا وجدت حركة الإحياء الإسلامى تعبيرًا عن نفسها فى الأخويات الدينية الجديدة (الجمعيات أو المؤسسات) التى جرى تنظيمها على نسق الطرق الصوفية، غير أنها أصبحت موجَّهة نحو الدعوة للإسلام فى أفريقيا والهند وإندونيسيا. وكان معظمها مساللًا؛ لكن الاتجاه العسكرى كان يمكن أن يتطور فيها فى ظروف معينة، وقد حدث هذا بالفعل بين التجانيين فى مراكش وغرب أفريقيا والسنوسيين فى ليبيا ووسط أفريقيا. وتنظيمات أخرى مثل من يطلق عليهم «الوهابيون الهنود» فى البنجاب، والمهديين فى السودان، جرى تنظيمها بغرض الجهاد منذ بداية

تكوينها. وظلّت الجهود المستمرة لتكوين تنظيمات جديدة ملمحًا مميزًا للإسلام حتى يومنا هذا، وربما كان هذا محاولة غير واعية لإيجاد بديل للتضامن الاجتماعى في الطرق الصوفية. وتراوحت هذه الجهود من نوادى الطبقات العليا والوسطى مثل النوادى الخاصة بمنظمة الشباب المسلم، إلى منظمات محلية مختلفة إلى حركات جماهيرية واسعة الانتشار كحركة الإخوان المسلمين في مصر والشام. لكنها اختلفت عن الأخويات الصوفية (الطرق الصوفية) من حيث كون هذه المنظمات الجديدة جعلت هدفها الأساسي هو الدفاع عن التضامن الإسلامي ضد غزو التأثيرات الأجنبية والأفكار الأجنبية، سواء مثلها الغربيون أنفسهم أو الفئة المثقفة التي أخذت بالفكر الغربي في الدول الإسلامية.

وهذا الغزو هو العامل الثانى الأساسى الذى ميّز الإسلام الحديث عن حضارته الكلاسيّة (التقليدية المعروفة). ورغم أن هذا الغزو الفكرى الغربى وصل للبلاد الإسلامية فى الإسلامية فى البداية عن طريق موظفين أوروبيين عملوا فى البلاد الإسلامية فى المجالات الإدارية والتعليمية والتجارية، إلاّ أن انتشاره الواسع (فى الشرق الأدنى والشرق الأوسط على الأقل) راجع إلى أخذ الحكام المسلمين والطبقات الحاكمة نفسها بالنظم الغربية، بالإضافة إلى ظهور طبقات مهنية جديدة \_ موظفين مدنيين ومحامين وصحفيين \_ تلقوا تدريبهم فى المدارس الغربية وفى مختلف أنحاء أوروبا، ووصل أفرادها إلى ذُرى السلطة عند ظهور الحركة الوطنية وإدخال المؤسسات البرلمانية.

إن تطورًا كهدا لا بد أن يؤثر فى كل قطاع من حياة المسلمين وفى فكرهم ومؤسساتهم، فيما عدا مناطق قليلة نائية ظلت إلى حد بعيد بمعزل عن التأثر بها. فقد تجلّى هذا التأثر فى مجال الأنشطة الاقتصادية وفى العادات الاجتماعية وفى المنظمات الاجتماعية، وفى مجال أهداف التعليم ومحتواه، وفى محتوى القانون وطريقة تطبيقه، بل وفى أساليب الحكم، وقد أدى هذا إلى سلسلة من المشاكل الجديدة كان لا بد للمسلمين أن يجدوا لها حلاً فى إطار الإسلام. ولا يمكننا أن نصيغ تأثير كل هذا على البنية التقليدية للإسلام إلا من خلال مصطلحات عامة، ومن حيث علاقتها بقطاعات فى العالم الإسلامي كانت صلاتها بالغرب عميقة وتلقى المؤازرة. ويجب بقطاعات فى العالم الإسلام الإسلامية لم تؤثر فيها هذه القوى الجديدة إلا تأثيرًا سطحيًا، سواء من حيث التفكير أو المسلك الاجتماعي، وفى معظم البلاد الإسلامية

الإسلام \_\_\_\_\_ ـــــ

الأخرى ـ تقريبًا ـ وجدنا الاختلاف فى العادات والتقاليد المحلية، وفى الطبيعة النفسية للشعب national Psychology، والتى طغت عليها الثقافة الإسلامية التقليدية (الكلاسيكية)، كل ذلك أدى إلى اختلاف ردود الأفعال ضد هذه العوامل (الغزو الفكرى الأوروبي)، بل إن أهل الريف فى هذه البلاد ظلوا إلى حد كبير محتفظين باتجاهاتهم ومؤسساتهم الموروثة. وكما هو متوقع كانت نتائج التأثيرات الغربية فى المجتمعات الحضرية أكثر ما تكون وضوحًا، ومنها نقل سكان الحضر بعض التأثيرات إلى الريف.

وفيما يتعلق بالبنية التقليدية للتعليم الديني، فكانت أكثر تأثرًا بالإحياء السّلفي (حركات الإحياء الديني السلفية) التي ذكرناها آنفًا منها بحركات الحداثة في المجتمع الإسلامي، ولهذا السبب، أكثر من كونه سببًا للحركة «المحافظة» بمعناها الضيق، وجدنا النظام الدراسي السّنى لعلم الكلام وعلم التوحيد ظلّ بعيدًا عن التأثيرات «اللاهوتية» الغربية، وإن اعتراه شيء قليل من التغيير في إطار الشكل التقليدي، ولم يتعد هذا التغيير التركيز على نقاط بعينها دون سواها، ومن المشكوك فيه أن يستطيع أي عالم مسلم الآن أن يكتب في أمور العقيدة عملاً على نسق ما كتبه الغزالي وعلماء الدين السابقون، رغم أن الفروض الأساسية ستبقى واحدة، وربما كان أكثر التغييرات وضوحًا هي تلك المتعلقة بالعقيدة الأشعرية في القضاء والقدر والمستولية البشرية والتي كم يكن كثير من العلماء مطمئنين تمامًا إليها، والتي كانت حقيقة موضع نزاع وخلاف من هؤلاء الذين سمّوا أنفسهم «المعتزلة الجُدد»، والذين تمسكوا بشيء من الحرية البشرية (أي حرية الإنسان في تقرير مصيره). ومن ناحية أخرى، جرى بين الحين والحين استخدام الفلسفات الحديثة لدعم المواقف الفكرية الإسلامية، فالنظرية الخرية الحديثة على سبيل المثال جرى استخدامها لدعم عقيدة البعث وتقويض العقيدة الغربية الكلاسية في السببية الكلاسية في السببية الكلاسية في السببية الكلاسية في السببية الكلاسية المسبية الكلاسية الكلاسية في السببية الكلاسية الكلاسية قي السببية الكلاسية الكلاسية في السببية الكلاسية الكلاسية في السببية الكلاسة المتوردة العثورة العثورة

ومع هذا، فرغم الرقابة الرسمية وغير الرسمية التى غالبًا ما كانت تمنع المناقشات العلنية في المسائل العقدية، فقد جرت محاولات لإعادة بناء أو إعادة تقويم العقائد الإسلامية، كان معظمها يجرى في الدوائر غير الدينية (المقصود من غير رجال الدين الرسميين). وكان نجاح هذه الدوائر محدودًا إلى حد بعيد، لقد كان الاتجاه السائد بين المثقفين من غير رجال الدين هو تعليق الاهتمام بعلم الكلام، وإلى حد ما كان الفصل بين الإسلام (كدين) والوطنية الإسلامية، فاصلاً رقيقًا جدًا، وكان هناك اتجاه أساسي

إلى أن الصيع الوسيطة (التي شهدها الإسلام في العصور الوسطى) لا علاقة لها بالحياة المعاصرة، وأنه لا تصارُّع بين الإسلام وأية حقيقة تجريبية (تتمخَّض عنها التجرية). وفيما يتعلق بالمؤسسات الاجتماعية الإسلامية، كان رأى المثقفين المسلمين في الأساس هو نفسه - أي لا تعارض بين الإسلام كدين وهذه المؤسسات الجديدة، لكن الجدال في هذا المجال كان أشد عنفًا وأوسع مدًى لأنه ارتبط بقضايا اجتماعية معاصرة، وطوال نصف قرن ظلت المحاكم الشرعية ومدارس القانون عُرُضة للهجوم. وراحت المحاكم الشرعية شيئًا فشيئًا تحذو حذو المحاكم المدنية التي أنشئت في القرن التاسع عشر، وكان الاتجاه الساري هو تحويل مهامها كلية للمحاكم المدنية، وإن تم إلغاء المحاكم الشرعية تمامًا في الجمهورية التركية لصالح تطبيق القوانين المدنية (الحكومية). وفي بلاد أخرى وجدنا أنه عقب إدخال المجانس أو الهيئات الوطنية التشريعية، ظلت مراعاة الشريعة من الناحية الظاهرية مع ازدياد حركة هادفة إلى إحلال قوانين جديدة ليجرى تطبيقها في المحاكم الشرعية. والقوانين الجديدة في الدول الإسلامية نصت على أنها قائمة على القرآن الكريم والسنة النبوية وما أقره الفقهاء الأوائل، ومع هذا فقد تركت المشرّعين أحرارًا تمامًا في اختيار ما يرونه مناسبًا من أيّ مـذهب أو حتى من المذاهب جميعًا، حتى المذهب الشيعي أو حتى الالتـزام بإجراءات جديدة للصالح العام.

ورغم أن المبدأ العام الذي جرى التركيز عليه هو إقامة نظام قانوني جديد مماثل بقدر الإمكان للمدونات القانونية الغربية المتعلقة بالأحوال الشخصية، إلا أن النتيجة كانت هي الأخذ من المذهب الحنفي، مع اختلاف قل أو كثر في البلدان المختلفة. إلا أن كانت هي الأخذ من المذهب الحنفي، مع اختلاف قل أو كثر في البلدان المختلفة. إلا أن كل التشريعات أدخلت قيودًا ضمنتها عقود الزواج، وتم وضع حد عُمري أدنى للزوجين وأعطت النساء حقوقًا معينة لطلب الطلاق أو الخُلع، ووُضعت قيود على تعدد الزوجات، وتم إلغاؤه تمامًا في دولة أول دولتين. وجرت بعض التعديلات في قواعد التوريث والوقف والهبة. وعلى أية حال، فعلى المستوى الأعمق فإن هذه العملية وضعت البدأين الأساسيين اللذين قامت عليهما وحدة المجتمع الإسلامي (النص مجتمع المسلمين الأساسيين اللذين قامت عليهما وحدة المجتمع الإسلامي (النص مجتمع المسلمين يكون شرعيًا إلا إذا حظى بالقبول العام (الإجماع) وبدلاً من ذلك جرى بأن أي حكم لا يكون شرعيًا إلا إذا حظى بالقبول العام (الإجماع) وبدلاً من ذلك جرى إقرار الاختيار من بين الأحكام؛ مما أدخل في البنية التحررية للإسلام ما يمكن أن نسميه «مبدأ بروتستنطيًا» «Principle Protestant». والحقيقة أن المجتمع الإسلامي

كان دائمًا يتقبل تفسيرات مختلفة لوثائقه الأساسية - القرآن الكريم وأحاديث الرسول - فيما يتعلق بالأمور الثانوية ووفقًا للمنهج المتبع، وقد نتج عن هذا اختلاف في الأحكام الشرعية عند التطبيق. لكن الوظيفة العميقة للإجماع - كأداة ينظم بها المجتمع حياته الروحية - هي أنه يضمن الوحدة الروحية للمسلمين (بمن فيهم الشيعة)، لتصبح هذه الوحدة الروحية ليست مجرد التزام شكلي بالإسلام.

وفى المقام الثانى، فإنه يمثل ذروة عملية أكدت بها الدولة استقلالها التشريعي. وفيما مضى كما لاحظنا فى موضع سابق من هذا البحث، قنعت الدولة بتأسيس نظام مواز من الأحكام والتشريعات فى مجال الإدارة العامة. والآن فإنها (الدولة) تزعم لنفسها حقها وحدها فى التشريع، متخطية أحكام الشريعة حتى لو كان ذلك فى مواجهة الإجماع، وربطت كل المسلمين (فى الدولة) بسلطانها السياسي والتشريعي غير واضعة فى الاعتبار المذاهب الدينية التي ينتمي إليها الأفراد، وهذا الزعم قد يلقى المؤازرة والتأييد من منظور إسلامي؛ بحجة أن التطورات الاجتماعية فى القرن الأخير قد حوّرت الاقتصاد التقليدي والأفكار الاجتماعية عامة فأصبحت البرلمانات تعبيرًا مقبولاً عن الإجماع، وأن قراراتها والقوانين التي تُصدرها هي وسائل شرعية لقهر التباطؤ والفترات الزمنية الطويلة اللذين كان الإجماع يتطلبهما قبل إدخال البرلمانات.

وبذا انحلّت المشكلتان تلقائيًا وأخيرًا بحجة أن هذا يتفق مع طبيعة الإجماع ووظيفته، ومع ممارسة المبدأ المكمل له ونعنى به الاجتهاد ـ أى صياغة الأحكام على أساس الدراسة النقدية للمصادر. فمن ناحية نجد أن اجتهاد الدولة قد يُعتبر مجرّد مقدمة أو إرهاص بإجماع عام يأتى مستقبلاً، فعلى سبيل المثال كان إلغاء الرق فى القرن التاسع عشر بقرار من الحكومات الإسلامية قد أصبح شرعيًا بالموافقة العامة. رغم بعض المعارضين فى ذلك الوقت ورغم إحياء نظام الرق فى شبه الجزيرة العربية بين الحين والحين. وكذلك فإن وضع قيود على تعدد الزوجات، فرغم أنه لا يعكس بالضرورة إجماع المسلمين فى الوقت الحاضر، إلا أن هذه القيود المفروضة على التعدد قد تقوى اتجاهًا يجعلها تحظى بالإجماع فى الجيل التائى. ومن ناحية أخرى، فإن زعم مؤسسة سياسية بأنها تعبر عن الإجماع حتى لو كان هذا الإجماع على مستوى مجموعة من أهل البلاد ـ هذا الزعم يظل موضع تساؤل مادام ينحى جانبًا طبيعة هذه مجموعة من أهل البلاد ـ هذا الزعم يظل موضع بين أية مجموعة صغيرة من المسلمين.

وإنما مجرد "بدعة innouation" وأية بدعة تتقدم بها أية مجموعة خاصة لتربط السلمين برباط علّمانى، إنما هى تغتصب الحقوق الروحية للمسلمين وتحمل معها مخاطر تعطيل "الشريعة"؛ وبالتالى تدمر دستور المجتمع الإسلامى المقدّس. أما فيما يتعلق بالمستقبل فالسؤال هو: هل يبقى الإسلام كما كان فى الماضى ـ ثقافة شاملة قائمة على الدين، أم يصبح "كنيسة church"، أى مؤسسة دينية تقبلها جماعات من المسلمين قلت هذه الجماعات أم كثرت فى إطار حضارة أو ثقافة علمانية علمانية Secular

## صدر في هذا المشروع(\*)

• أولا: الموسوعات والمعاجم ليونارد كوتريل، الموسوعة الأثرية العالمية ويليام بيتر، معجم التكنولوجيا الحيوية ج. كارفيل، تبسيط المفاهيم الهندسية ب. كوملان، الأساطير الإغريقية والرومانية و.د. هاملتون وآخرون، المعجم الجيولوجي المصور في المعادن والصخور والحفريات حسام الدين زكريا، المعجم الشامل للموسيقي العالمية (٢ج)

خيرية البشلاوى، معجم المصطلحات السينمائية

دونالد نيكول، معجم التراجم البيزنطية ر.س. زينر، موسوعة الأديان الحية (٢ج)

> ثانيًا: الدراسات الاستراتيجية وقضايا العصر

د.محمد نعمان جلال، حركة عدم الانحياز في عالم متغير

إريك موريس، آلان هو، الإرهاب ممدوح عطية، البرنامج النووى الإسرائيلى د. لينوار تشامبرز رايت، سياسة الولايات المتحدة الأمريكية إزاء مصر

إزرا .ف. فوجل، المعجزة اليابانية د.السيد نصر السيد، إطلالات على الزمن الآتي

بول هاريسون، العالم الثالث غدًا أقطاب العلماء الأمريكيين، مبادرة الدفاع الاستراتيجي: حرب الفضاء

و. مونتجمرى وات، الإسلام والمسيحية في العالم المعاصر

بادى أونيمود، أفريقيا الطريق الآخر

فانس بكارد، إنهم يصنعون البشر (٢ج) مارتن فان كريفاد، حرب المستقبل الفين توفار، تحول السلطة (٢ج) ممدوح حامد عطية، إنهم يقتلون البيئة د.السيد أمين شلبي، جورج كينان يوسف شرارة، مشكلات القرن الحادى والعشرين والعلاقات الدولية

والعمرين والعلاقات الدولية د. السيد عليوة، إدارة الصراعات الدولية د. السيد عليوة، صنع القرار السياسي جرج كاشمان، لماذا تنشب الحروب(٢ج) إيمانويل هيمان، الأصولية اليهودية آلان أنترمان، اليهود (عقائدهم الدينية وعباداتهم)

د. ممدوح عطية وأخرون، البرنامج النووى الإيرانى والمتغيرات فى أمن الخليج أنجيلو كودفيللا، المخابرات وفن الحكم بريدراج ماتفيجيفتش، تراتيل متوسطية نعوم تشومسكى، مداخلات: آراء حرة فى السياسات الأمريكية المعاصرة

• ثالثًا: العلوم والتكنولوجيا ميكائيل ألبى، الانقراض الكبير فيرنر هيزنبرج، الجزء والكل: محاورات في مضمار الفيزياء الذرية فريد هويل، البنور الكونية ويليام بينز، الهندسة الوراثية للجميع د. جوهان دورشنر، الحياة في الكون كيف نشأت وأين توجد

إسحق عظيموف، الشموس المتفجرة (أسرار السويرتوفا)

<sup>(\*)</sup> قائمة مصنفة وموجزة بالكتب التي صدرت في مشروع الألف كتاب الثاني، ولمزيد من البيانات يمكن الرجوع إلى قائمة المشروع بموقع الهيئة المصرية العامة للكتاب WWW.gebo.gov.eg

روبرت لافور، الب**رمجة بلغة السى باستخدام** تيربوسى (٢ج)

إدوارد إيه فايجينباوم، الجيل الخامس للحاسوب د.محمود سرى طه، الكمبيوتر فى مجالات الحياة

د. مصطفى عنانى، الميكروكمبيوتر ى.رادو نسكاياى،الإلكترونيات والحياة الحديثة جلال عبد الفتاح، الكون ذلك المجهول إيفرى شاتزمان، كوننا المتمدد فردس. هيس، تبسيط الكيمياء كاتى ثير، تربية الدواجن

د. محمد زینهم، تکنولوجیا فن الرجاج
لاری جونیك ومارك هوبلیس، الوراثة
والهندسة الوراثیة بالکاریکاتیر
جینا کولاتا، الطریق إلی دوللی
دور کاس ماکلینتوك، صور أفریقیة: نظرة

إسحق عظيموف، أفكار العلم العظيمة د. مصطفى محمود سليمان، الزلازل بول دافيز، الدقائق الثلاث الأخيرة ويليام هـ ما هى الجيولوجيا؟ إسحق عظيموف، العلم وآفاق المستقبل ب.س. ديفيز، المفهوم الحديث للمكان والزمان

د. محمود سرى طه، الاتجاهات المعاصرة في عالم الطاقة

بانش هوفمان، **آینشتین** 

على حيوانات أفريقيا

ز افیلسکی ف.س.، الزمن وقیاسة

ر.ج.فوربس، تاريخ العلم والتكنولوجيا (٢ج) د. فاضل أحمد الطائى، أعلام العرب فى الكيمياء

رو لاند جاكسون، الكيمياء فى خدمة الإنسان إبراهيم القرضاوى، أجهزة تكييف الهواء ديفيد ألدرتون، تربية أسماك الزينة أندريه سكوت، جوهر الطبيعة

ایجور اکیموشکین، الایتولوجی
باری بارکر، السفر فی الزمان الکونی
دیمتری ترایفونوف، ظلال الکیمیاء
بول دیفز، جونز جریبین، أسطورة المادة
جیفری ماوساییف ماسون، حین تبکی الأفیال
ایونارد کول، السلاح الحادی عشر
و. جراهام ریتشاردز، أسرار الکیمیاء
د. زین العابدین متولی، وبالنجم هم یهتدون
د.کامل زکی حمید،الاستنساخ قتبلة بیولوجیة
فلادیمیر سمیلجا، النسبیة والإنسان
د.محمد فتحی عوض الله، رحلات جیولوجیة
فی صحراء مصر الشرقیة

چون جريبيين، الحياة السرية للشمس تيموثى جولد سميث، الأصول البيولوچية للسلوك البشرى

الكمية

رابعًا: الاقتصاد
 دیفید ولیام ماکدویل، مجموعات النقود
 (صیانتها، تصنیفها، عرضها)

د. نورمان كلارك، الاقتصاد السياسى للعلم والتكنولوجيا

سامى عبد المعطى، التخطيط السياحى فى مصر

جابر الجزار، ماستريخت والاقتصاد المصرى ولت ويتمان روستو، حوار حول التنمية الاقتصادية

> فيكتور مورجان، تاريخ النقود ليستر ثورو، مستقبل الرأسمالية د. ناصر جلال، حقوق الملكية الفكرية

 خامساً: مصر عبر العصور محرم كمال، الحكم والأمثال والنصائح عند المصريين القدماء د. محمد أنور شكرى، الفن المصرى القديم ت.ج. جيمز، الحياة أيام القراعنة ايفان كونج، السحر والسحرة عند الفراعنة تشارلز نيمس، طيبة (آثار الأقصر) رندل كلارك، الرمز والأسطورة في مصر القديمة

ديمترى ميكس، الحياة اليومية للآلهة الفرعونية

محمد عبد الحميد بسيونى، بانوراما فرعونية حمدى عثمان، هؤلاء حكموا مصر ميكل ونتر، المجتمع المصرى تحت الحكم العثماني

بربارة واترسون، أقباط مصر إيريك هورنونج، فكرة فى صورة بيير جراندييه، رمسيس الثالث محسن لطفى السيد، أساطير معبد أدفو د. نبيل عبيد، الطب المصرى فى عصر الفراعنة بيتر فرانس، أوربا والآثار المصرية

• سادساً: الكلاسيكيات جاليليو جاليليه، حوار حول النظامين الرئيسين للكون (٣ج)

أبوالقاسم الفردوسى، الشاهنامة (٢ج) إدوارد جيبون، اضمحلال الإمبراطورية الروماتية وسقوطها (٣ج) ناصر خسرو علوى، سفر نامة فيليب عطية، تراثيم زرادشت جورج جاموف، بداية بلا نهاية

جورج جاموف، بدایه بلا نهایه د.رمسیس عوض، أبرز ضحایا محاکم التفتیش

• سابعًا: الفن التشكيلي والموسيقي عزيز الشوان، الموسيقي تعبير نغمي ومنطق الويز جرايتر، موتسارت

فرانسوا ديماس، آلهة مصر سيريل ألدريد، إخناتون موريس بيراير، صناع الخلود بكنت أ. كتشن، رمسيس الثاتى: فرعون المجد والانتصار

ألن شورتر، الحياة اليومية في مصر القديمة ونفرد هولمز، كانت ملكة على مصر جاك كرابس جونيور، كتابة التاريخ في مصر نفتالي لويس، مصر الرومانية

عبده مباشر، البحرية المصرية من محمد على للسادات (١٨٠٥ –١٩٧٣)

د. السيد طه أبو سديرة، الحرف والصناعات في مصر الإسلامية

جابريل باير، تاريخ ملكية الأراضى فى مصر الحديثة

عاصم محمد رزق، مراكز الصناعة في مصر الإسلامية

ت.ج.ه.. جيمز، كنوز الفراعنة حسن كمال، الطب المصرى القديم أ.أ.س. إدواردز، أهرام مصر

سومرز كلارك، الآثار القبطية فى وادى النيل كريستيان ديروش نوبلكور، المرأة القرعونية بيل شول وأدبنيت، القوة النفسية للأهرام جيمس هنرى برستيد، تاريخ مصر

د. بيارد دودج، الأزهر في ألف عام

أ. سبنسر، الموتى وعالمهم فى مصر القديمة أنفريد ج. بتلر، الكذائس القبطية القديمة فى مصر (ج٢)

روز أليندم، الطفل المصرى القديم ج، و، مكفرسون، الموالد فى مصر جون لويس بوركهارت، العادات والتقاليد المصرية من الأمثال الشعبية

سوزان راتبیه، حتشبسوت مرجریت مری، مصر ومجدها الغابر أولج فولکف، القاهرة مدینة ألف لیلة ولیلة ٣٩٦ \_\_\_\_\_موسوعة الأديان الحية

شوكت الربيعى، الفن التشكيلي المعاصر في الوطن العربي

ليوناردو دافنشى، نظرية التصوير د. غبريال وهبه، أثر الكوميديا الإلهية لدانتى فى الفن التشكيلى

روبین جورج کولنجوود، مبادئ الفن میدن جورج کولنجوود، مبادئ الفن میخانیل شتیجمان، فیفالدی میدانیل شتیجمان، فیفالدی فیربرت رید، التربیة عن طریق الفن ادمز فیلیب، دلیل تنظیم المتاحف حسام الدین زکریا، أنطون بروکنر جیمس جینز، العلم والموسیقی والحضارة هوجولا یختنتریت، الموسیقی والحضارة محمد کمال إسماعیل، التحلیل والتوزیع الاورکسترالی

د. صالح رضا، ملامح وقضایا فی الفن التشکیلی المعاصر إدموندو سولمی، لیوناردو سیوناید میری روبرتسون، الأشغال الفنیة والتقافة المعاصرة

تأمنًا: الحضارات العالمية
 جاكوب برونوفسكى، التطور الحضارى
 للإنسان

س.م. بورا، التجربة اليونانية جوستاف جرونيباوم، حضارة الإسلام أ.د. جرنى، الحيثيون

ل. ديلابورت، بلاد ما بين النهرين ج. كونتنو، الحضارة الفينيقية جوزيف نيدهام، تاريخ العلم والحضارة في الصين

ستيفن رانسيمان، الحضارة البيزنطية سبنينو موسكاتي، الحضارات السامية

تاسعًا: التاريخ
 جوزيف داهموس، سبع معارك فاصلة في
 العصور الوسطى

هنرى بيرين، تاريخ أوروبا في العصور الوسطى

أرنولد توينبى، الفكر التاريخى عند الإغريق بول كولز، العثمانيون فى أوروبا جوناثان ريلى سميث، الحملة الصليبية الأولى وفكرة الحروب الصليبية

د. بركات أحمد، محمد واليهود

ستيفن أوزمنت، التاريخ من شتى جوانبه (٣ج) و. بار تولد، تاريخ الترك فى آسيا الوسطى فلايمير تيسمانيانو، تاريخ أوروبا الشرقية د.ألبرت حورانى، تاريخ الشعوب العربية (٢ج) نويل مالكوم، البوسنة

جارى.ب. ناش، الحمر والبيض والسود أحمد فريد رفاعى، عصر المامون (٢ج) آرثر كيستار، القبيلة الثالثة عشرة ويهود اليوم

ناجای متشیو، الثورة الإصلاحیة فی الیابان محمد فؤاد کوبریلی، قیام الدولة العثمانیة د. أبرار کریم الله، من هم التتار؟ ستیفن رانسیمان، الحملات الصلیبیة آلبان ویدجری، التاریخ وکیف یفسرونه (۲ج) جوسیبی دی لونا، موسولینی جوردون تشیلد، تقدم الإسسانیة

جوردور سيد، تقدم الإسانية (عج) هد.ج. ولز، معالم تاريخ الإسانية (عج) هد. سانت موس، ميلاد العصور الوسطى يوهان هويزنجا، اضمحلال العصور الوسطى هد.ج. ويلز، موجز تاريخ العالم لورد كرومر، الثورة العرابية و. مونتجمرى وات، محمد في مكة الإسبانية

عاشرًا: الجغرافيا والرحلات
 نو. فريمان، الجغرافيا في مائة عام
 ليسترديل راى، الأرض الغامضة
 رحلة جوزيف بتس (الحاج يوسف)

قائمة الإصدارات

إميليا إدواردز، رحلة الألف ميل رحلات فارتيما (الحاج يونس المصرى) رحلة بيرتون إلى مصر والحجاز (٣ج) رحلة عبد اللطيف البغدادى في مصر رحلة الأمير رودلف إلى الشرق (٣ج) يوميات رحلة فاسكو داجاما

 س. هوارد، أشهر الرحلات إلى غرب أفريقيا إريك أكسيلون، أشهر الرحلات في جنوب أفريقيا

ولیم مارسدن، رحلات مارکو بولو (۳ج) د. مصطفی محمود سلیمان، رحلة فی أرض سیأ

• حادى عشر: الفلسفة و علم النفس جون بورر، الفلسفة وقضايا العصر (٣ج) سوندراى، الفلسفة الجوهرية جون لويس، الإنسان ذلك الكائن الفريد سدنى هوك، التراث الغامض: ماركس

إدوارد دو بونو، التفكير المتجدد رونالد دافيد لانج، الحكمة والجنون والحماقة د. توماس أ. هاريس، التوافق النفسى: تحليل

والماركسيون

المعاملات الإنسانية

د. أنور عبد الملك، الشارع المصرى والفكر نيكو لاس ماير، شارلوك هولمز يقابل فرويد أنطونى دى كرسبنى، أعلام الفلسفة المعاصرة

جين وروبرت هاندلى،كيف تتخلصين من القلق؟

ه ج. كريل، الفكر الصينى
د. السيد نصر السيد، الحقيقة الرمادية
برتر اند راصل، السلطة والفرد
مارجريت روز، ما بعد الحداثة
كارل بوبر، بحثا عن عالم أفضل
ريتشارد شاخت، رواد الفلسفة الحديثة

جوزيف داهموس، سبعة مؤرخين فى العصور الوسطى

د. روجر ستروجان، هل نستطيع تعليم الأخلاق للأطفال؟

إريك برن، الطب النفسى والتحليل النفسى بيرتون بورتر، الحياة الكريمة (٢ج) فرانكلين ل . باومر، الفكر الأوربى الحديث (٤ج)

هنرى برجسون، الضحك أرنست كاسيرر، في المعرفة التاريخية و. مونتجمرى وات، القضاء والقدر إدوارد دو بونو، التفكير العملي

ثانى عشر: العلوم الاجتماعية
 د. محيى الدين أحمد حسين، التنشئة الأسرية
 والأبناء الصغار

م. و ثرنج، ضمير المهندس رايموند وليامز، الثقافة والمجتمع روى روبرتسون، الهيروين والإيدز بيتر لورى، المخدرات حقائق نفسية د. ليو بوسكاليا، الحب

برنسلاو مالينوفسكى، السحر والعلم والدين بيتر ر. داى ، الخدمة الاجتماعية والانضباط الاجتماعي

بيل جيرهارت، تعليم المعوقين أرنولد جزل، الطفل من الخامسة إلى العاشرة رونالد د. سمبسون، العلم والطلاب والمدارس كارل ساجان، عالم تسكنه الشياطين

• ثالث عشر: المسرح لويس فارجاس، المرشد إلى فن المسرح برونو ياشينسكى، حفلة مانيكان جلال العشرى، فكرة المسرح جان بول سارتر، جورج برناردشو، جان أنوى مختارات من المسرح العالمي

سوريال عبد الملك، حديث النهر د. عبد المعطى شعراوى، المسرح المصرى المعاصر: أصله ويداياته البلشفية وبعدها توماس ليبهارت، فن المايم والبائتومايم زيجمونت هيبنر، جماليات فن الإخراج الحكاية، القصة القصيرة أو جين يو نسكو ، الأعمال الكاملة (٢ج) آلان ماكدونالد، مسرح الشارع نك كاي، ما بعد الحداثية والفنون الأدائية وقصص أخرى بيتر بروك، التفسير والتفكيك والإيديولوجية رالف ئى ماتلو، تولستوى أندرية فيلييه، الممثل الكوميدي والتر ألن، الرواية الإنجليزية لى ستراسبرج، تدريب الممثل هادى نعمان الهيتي، أدب الأطفال جلال جميل محمد، مفهوم الضوء والظلام في العرض المسرحي

> رابع عشر: الطب والصحة بوريس فيدوروفيتش سيرجيف، وظائف الأعضاء من الألف إلى الياء د. جون شندار، كيف تعيش ٣٦٥ يوما في

أيوجينيو باربا، زورق من الورق

د. ناعوم بيتروفيتش، النحل والطب م.ه.. كنج، التغذية في البلدان النامية

• خامس عشر: الآداب واللغة برتر اند رسل، أحلام الأعلام وقصص أخرى ألدس هكسلي، نقطة مقابل نقطة جول ويست، الرواية الحديثة : آلإنجليزية والفرنسية أنور المعداوي، على محمود طه: الشاعر والانسان جوزيف كونراد، مختارات من الأدب القصصي تاجور شین بن بنج و آخرون، مختارات من الآداب الآسيوية محمود قاسم، الأدب العربي المكتوب

بالفرنسية

د. رمسيس عوض، الأدب الروسى قبل الثورة مختارات من الأدب الياباتي: الشعر، الدراما، ديفيد بشبندر، نظرية الأدب المعاصر نادين جورديمر و آخرون، سقوط المطر مالكوم برادبرى، الرواية اليوم لوريتو تود، مدخل إلى علم اللغة

أو (الجنرال في المتاهة) ديلاسي أوليرى، الفكر العربي ومكانه في التاريخ

د. جابرييل جارسيا ماركيز، سيمون بوليفار

د. على عبد الرءوف البمبي، مختارات من الشعر الإسباني في العصور الوسطى (ج١) ب. إفور إيفانز، موجز تاريخ الدراما الانجليزية

ج. س. فريزر، الكاتب الحديث وعالمه (٢ج) جورج ستاينر، بين تولستوى ودستويفسكى (۲۶)

ديلان توماس، مجموعة مقالات نقدية فيكتور برومبير، ستندال (مقالات نقدية) فيكتور هوجو، رسائل وأحاديث من المنفى يانكو لافرين، الرومانتيكية والواقعية د. نعمة رحيم الغزاوي، أحمد حسن الزيات كاتبا وناقدا

ف. برميلوف، دستويفسكى لجنة الترجمة بالمجلس الأعلى للثقافة، الدليل الببليوجرافي: روائع الآداب العالمية (ج١) محسن جاسم الموسوى، عصر الرواية: مقال في النوع الأدبي

هنري باربوس، الجحيم ميجيل دى ليبس، الفئران روبرت سكولز وآخرون، آفاق أدب الخيال العلمي يانيس ريتسوس، البعيد (مختارات شعرية) ب. إيفور ايفانس، مجمل تاريخ الأدب الإنجليزي فخرى أبو السعود، في الأدب المقارن سليمان مظهر، أساطير من الشرق ف. ع. أدينكوف، فن الأدب الروائي عند تولستوى د. صفاء خلوصى، فن الترجمة بلدوميرو ليلو وآخرون، قصص من أمريكا اللاتينية بورخيس، مختارات الفائتازيا والميتافيزيقا مايكل كانينجهام، الساعات شيكسبير، سونيتات شيكسبير ثريا عريان، حديقة الياسمين د. عبد الغفار مكاوى، النور والفراشة إميل فاجِية، مدخل إلى الأدب ألكساندر سولجينيتسين، يوم في حياة إيفان

 سادس عشر: الإعلام فرانسيس ج. برجين، الإعلام التطبيقى ببير ألبير، الصحافة هربرت ثيلر، الاتصال والهيمنة الثقافية

لورانس فينوتى، اختفاء المترجم

دبنبسو فبتش

سابع عشر: السينما
 هاشم النحاس، الهوية القومية في السينما
 العربية
 دادلي أندرو، نظريات الفيلم الكبرى
 روى آرمز، لغة الصورة في السينما
 المعاصرة

إدوارد مرى، عن النقد السينمائى الأمريكى جوزيف م. يوجز، فن الفرجة على الأفلام سعيد شيمى، التصوير السينمائى تحت الماء دوايت سوين، كتابة السيناريو للسينما هاشم النحاس، نجيب محفوظ على الشاشة يوجين فال، فن كتابة السيناريو دانييل أريخون ، قواعد اللغة السينمائية كريستيان ساليه ، السيناريو في السينما

الفرنسية تونى بار ، التمثيل للسينما والتليفزيون تونى بار ، التمثيل للسينما والتليفزيون آلان كاسبيار ، التذوق السينمائى بيتر نيكولز ، السينما الخيالية بول وارن، خفايا نظام النجم الأمريكى دافيد كوك، تاريخ السينما الروائية هاشم النحاس، صلاح أبو سيف (محاورات) جان لويس بورى وآخرون، في النقد السينمائى الفرنسى

محمود سامى عطاالله ، القيلم التسجيلى ستانلى جيه سولومون، أنواع الفيلم الأمريكى جوزيف وهارى فيلدمان، دينامية الفيلم قدرى محفنى، الإنسان المصرى على الشاشة مونى براح، السينما العربية من الخليج إلى المحيط

حسين حلمى المهندس، دراما الشاشة: بين النظرية والتطبيق للسينما والتليفزيون (٢ج) جان بول كولين، السينما الإثنوجرافية سينما الغد

لویس هیرمان، الأسس العملیة لكتابة السیناریو للسینما والتلیفزیون موریس إدجار كواندرو، نظرات فی الأدب الأمریکی

جوديث ويستون، توجيه الممثل في السينما والتليفزيون

أحمد الحضرى، تاريخ السينما في مصر ج٢

والأوربية

 ثامن عشر: كتب غيرت الفكر الإنساني

سلسلة لتلخيص التراث الفكرى الإنسانى فى صورة عروض موجزة لأهم الكتب التى ساهمت فى تشكيل الفكر الإنسانى وتطوره مصحوبة بتراجم لمؤلفيه وقد صدر منها ١٠ أجزاء.

• تاسع عشر: الأعمال المختارة يوهان هويزنجا، أعلام وأفكار د. مصطفى طه بدر، محنة الإسلام الكبرى ت. كويلر ينج، الشرق الأدنى جيمس نيومان؛ ميشيل ويلسون، رجال عاشوا الماء

ابن زنبل الرمال، آخرة المماليك
د. محمد عوض محمد، نهر النيل
يعقوب فام، البراجماتية
بلوطرخوس، العظماء
آرثر كريستنسن، إيران في عهد الساسانيين
أوجست دييس، أفلاطون
آدم متز، الحضارة الإسلامية (٢ج)
تشارلز ديكنز، مذكرات بكويك جــ١
روبرت ديبوجراند و آخرون، مدخل إلى علم
لغة النص
محمد كرد على، بين المدنية العربية

ولفرد جوزف دللي، العمارة العربية بمصر

تتناول هذه الموسوعة في جزئها الأول الأديان السماوية الكبرى: اليهودية والمسيحية والإسلام من منظور تحليلى أصبح لازمًا لفهم تاريخ البشرية والعلاقة بين الثقافات المختلفة، لزومًا لم يُقلِّل منه تطور العلم والتكنولوجيا.

وقد أفرد هذا الجزء مساحة لكل دين من هذه الأديان تتّفق مع عدد مُعتنقيه، لذا فقد حظيت الكاثوليكية بمساحة أكثر من سواها.

إن هذه الموسوعة ومثيلاتها أصبحت مهمة لفهم الدنيا من حولنا.

rooms (take: hyland hunsely

ل: إيراعيم السعدتي

